

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



#### A propos de ce livre

Ceci est une copie numérique d'un ouvrage conservé depuis des générations dans les rayonnages d'une bibliothèque avant d'être numérisé avec précaution par Google dans le cadre d'un projet visant à permettre aux internautes de découvrir l'ensemble du patrimoine littéraire mondial en ligne.

Ce livre étant relativement ancien, il n'est plus protégé par la loi sur les droits d'auteur et appartient à présent au domaine public. L'expression "appartenir au domaine public" signifie que le livre en question n'a jamais été soumis aux droits d'auteur ou que ses droits légaux sont arrivés à expiration. Les conditions requises pour qu'un livre tombe dans le domaine public peuvent varier d'un pays à l'autre. Les livres libres de droit sont autant de liens avec le passé. Ils sont les témoins de la richesse de notre histoire, de notre patrimoine culturel et de la connaissance humaine et sont trop souvent difficilement accessibles au public.

Les notes de bas de page et autres annotations en marge du texte présentes dans le volume original sont reprises dans ce fichier, comme un souvenir du long chemin parcouru par l'ouvrage depuis la maison d'édition en passant par la bibliothèque pour finalement se retrouver entre vos mains.

#### Consignes d'utilisation

Google est fier de travailler en partenariat avec des bibliothèques à la numérisation des ouvrages appartenant au domaine public et de les rendre ainsi accessibles à tous. Ces livres sont en effet la propriété de tous et de toutes et nous sommes tout simplement les gardiens de ce patrimoine. Il s'agit toutefois d'un projet coûteux. Par conséquent et en vue de poursuivre la diffusion de ces ressources inépuisables, nous avons pris les dispositions nécessaires afin de prévenir les éventuels abus auxquels pourraient se livrer des sites marchands tiers, notamment en instaurant des contraintes techniques relatives aux requêtes automatisées.

Nous vous demandons également de:

- + *Ne pas utiliser les fichiers à des fins commerciales* Nous avons conçu le programme Google Recherche de Livres à l'usage des particuliers. Nous vous demandons donc d'utiliser uniquement ces fichiers à des fins personnelles. Ils ne sauraient en effet être employés dans un quelconque but commercial.
- + Ne pas procéder à des requêtes automatisées N'envoyez aucune requête automatisée quelle qu'elle soit au système Google. Si vous effectuez des recherches concernant les logiciels de traduction, la reconnaissance optique de caractères ou tout autre domaine nécessitant de disposer d'importantes quantités de texte, n'hésitez pas à nous contacter. Nous encourageons pour la réalisation de ce type de travaux l'utilisation des ouvrages et documents appartenant au domaine public et serions heureux de vous être utile.
- + *Ne pas supprimer l'attribution* Le filigrane Google contenu dans chaque fichier est indispensable pour informer les internautes de notre projet et leur permettre d'accéder à davantage de documents par l'intermédiaire du Programme Google Recherche de Livres. Ne le supprimez en aucun cas.
- + Rester dans la légalité Quelle que soit l'utilisation que vous comptez faire des fichiers, n'oubliez pas qu'il est de votre responsabilité de veiller à respecter la loi. Si un ouvrage appartient au domaine public américain, n'en déduisez pas pour autant qu'il en va de même dans les autres pays. La durée légale des droits d'auteur d'un livre varie d'un pays à l'autre. Nous ne sommes donc pas en mesure de répertorier les ouvrages dont l'utilisation est autorisée et ceux dont elle ne l'est pas. Ne croyez pas que le simple fait d'afficher un livre sur Google Recherche de Livres signifie que celui-ci peut être utilisé de quelque façon que ce soit dans le monde entier. La condamnation à laquelle vous vous exposeriez en cas de violation des droits d'auteur peut être sévère.

#### À propos du service Google Recherche de Livres

En favorisant la recherche et l'accès à un nombre croissant de livres disponibles dans de nombreuses langues, dont le français, Google souhaite contribuer à promouvoir la diversité culturelle grâce à Google Recherche de Livres. En effet, le Programme Google Recherche de Livres permet aux internautes de découvrir le patrimoine littéraire mondial, tout en aidant les auteurs et les éditeurs à élargir leur public. Vous pouvez effectuer des recherches en ligne dans le texte intégral de cet ouvrage à l'adresse http://books.google.com





Pelloutier







DES GELTES.

ET PARTICULIEREMENT

DES GAULQIS ET DES GERMAINS,

Depuis les Tems fabuleux, jusqu'à la Prise de Rome par les Gaulois.

Par SIMON PELLOUTIER, Posseur de l'Eglise Françoise de Bestin, Membre & Bibliothécaire de l'Académie des Sciences, & Belles-Lettres de Prusse.

Nouvelle Édition, Revue, Corric le FT Augment & d'un quatrième Livre posshume de l'Auteur,

DÉDIÉE

#### A MONSEIGNEUR LE DAUPHIN.

Par M. DE CHINIAC, Avocat au Parlement; de l'Académie Royale des Belles-Lettres de Montauban.

Antiquata exquirite Matreta. Virg. Areid. Il. 96.

#### TOME HUITIEME.



#### A PARIS,

De l'Imprimerie de QUILLAU, rue du Fonarre.

M. DCC. LXXI.

Avec Approbation & Privilége du Rois

### THE NEW YORK PUBLIC LIBRARY

ASTOR LENOX AND TILDEN FOUNDATIONS



## IIS TOIRE DES CELTES.

## SUITE DU [VRE QUATRIEME.

### HAPITRE CINQUIEME.

I. O Na parlé, jusqu'à présent,
Sanctuaires où les Peuples Celtenoient leurs Assemblées reliuses, des terres qu'ils consasient au Service public de leurs
eux, enfin des Druïdes qui étoient
Ministres de leur Religion. La
me de leurs Assemblées & la nae du culte qu'on y offroit à la DiTeme VIII.

A personnes qui affictoient aus squi affictoient aus qui affictoient aus qui affictelliqui aus affictoient aus qui affictelliqui aus affictoient aus qui affictelliqui aus affictoient aus qui affictoient aus affictoie

vinité, font les objets qui doiv être discutés dans ce Chapitre.

excom s en t ex-

Parmi les Gaulois & les Germa les personnes excommuniées étoi exclues des Sanctuaires (1), & conséquent des Assemblées, des crisices & des Festins sacrés. Il 1 toit guères à craindre qu'un he me, à qui l'on avoit interdît l' trée des Sanctuaires, s'y rendit n gré les défenses. D'un côté, Druides faisoient bonne garde d les lieux consacrés; de l'autre Peuple (2), qui se croyoit sou par la seule vue d'un Excommun n'auroit pas manqué de don main sorte au Clergé.

n'étoient pas initiés dans la Relig du Pays, n'étoient point admis d ces Assemblées. La loi du sécr

<sup>(1)</sup> Ci-d. chap. II. §, 31, not. 244. 24 (2) Ibid. not. 245.

DES CELTES, Livre IV. dont on a déjà parlé, sembloit le demander; & l'on ne peut guères expliquer autrement ce passage de Strabon (3): "Artemidore, qui dit avoir » été sur les lieux, assure qu'on ne y voyoit autour du Promontoire sa-» cré (4), aucun Temple dédié à "Hercule; il prétend que tout ce-» qu'Ephore en a écrit, n'est qu'une pure fiction. Selon lui, il n'y a » dans cette contrée aucun Autel » qui soit consacré à Hercule, ou "à quelqu'autre Divinité, mais on » voit en plusieurs endroits, trois-» ou quatre grosses pierres, posées \*l'une auprès de l'autre. En consé-» quence d'un ancien usage, les » gens qui vont visiter le lieu, tourment ces pierres & font croire » aux autres qu'elles ont changé de w place d'elles-mêmes. Il n'est pas

<sup>(3)</sup> Strabo lib. HI. p. 138.

<sup>(4)</sup> Cap de S. Vincent, dans le Royaume

Ce Promontoire sacré, dans lequel on voyoit, en plusieurs endroits, de grosses pierres rassemblées, étoit manifestement un Sanctuaire où les gens du Pays alloient; faire leurs prières.Pendant le jour 🚜 on y menoit les Etrangers; mais, comme on ne vouloit pas qu'ils y offrissent des Sacrifices, ni qu'ils entraffent dans les Affemblées nocturnes des gens du Pays, on leur difoit qu'il étoit défendu d'immoler des Victimes sur le Promontoire sacré. & même de s'y rendre pendant, la nuit. Il femble que l'on entrevoic quelque chose de semblable dans un

DES CELTES, Livre IV.

passage de Lucain (5). Enfin cette conjecture est confirmée par des circonstances qui doivent être de poids auprès des personnes sensées. Les Auteurs citent, à la vérité, des témoins, qui disent avoir vû des Forêts, où les Peuples Celtes faisoient leurs Assemblées religieuses, des arbres rougis du fang dont on les arrosoit, des têtes clouées à ces arbres; mais ils n'en produisent aucun qui eût assisté aux Sacrifices & aux Assemblées nocturnes des Celtes.

S. II. On a vu ailleurs (6) que les Les Celtes se Celtes se rendoient à leurs Assem-leurs Assemblees avec l'épée, le bouclier, & blées en atda lance; qu'ils ne quittoient ces ar- y paroissoiens mes, ni pendant le Sacrifice, ni nération prependant la danse, qui étoit une par-

<sup>(5)</sup> Lucan. lib. III. v. 422.

<sup>16 )</sup> Ci-dessus, Liv. II. ch. 7. p. 163 & suiv. chi 10. p. 218. 229. & suiv. & Liv. III. ch. 8.

tie de leur culte. Les Sanctuair n'en étoient pas moins respectés ( Jes Celtes n'y entroient qu'avec is vénération profonde. Il y en avo même où l'on observoit quelq chose d'extraordinaire. Tacite, pa lant d'une Forêt sacrée du pays d Semnons (8), dit : » On obser » une autre cérémonie dans cette F » rêt. Personne n'y entre qu'il ne se » lié, pour exprimer par là le se » timent qu'il a de la grandeur » Dieu . & de sa propre petites » Si un homme se laisse tomber de » cet équipage, il ne lui est pas p » mis de se remettre sur ses piec » ni à d'autres de le relever; il fl » qu'il se roule par terre jusqu'à » qu'il soit hors de la Forêt. Le 1 » de cette superstition est de me » trer que c'est là où la Nation a p » son origine, & que réside le M

<sup>(7)</sup> Ci-deffus thap. II. §. 25.

<sup>(8)</sup> Ci-dessus chap. II. §. 25. not. 195

» tre de l'Univers, auquel tout doit » être foumis «.

Pour entendre ce passage, il faut remarquer que les Germains (9) & les Sarmates (10), quand ils ne pouvoient plus résister à un ennemi, & qu'ils se présentoient devant le vainqueur pour lui demander la paix, avoient coutume de jetter leurs armes & de se prosterner à terre, tenant les mains jointes derriere le dos, de la même manière qu'on les lioit aux prisonniers. Cet acte de foumission marquoit qu'ils se remettoient entierement à la discrétion du vainqueur La même cérémonie. pratiquée dans un Sanctuaire, indiquoit que l'homme est toujours nud, désarmé, & lié en la présence de

<sup>(9)</sup> Ci-dessus chap. 1V. § 17. not 171. Theodosi Excerpt. ex Dionis libro LXVIII. p. 774. Xiphilin. Excerpt. ex Dion. lib. LXVIII.

<sup>(10)</sup> Ammian. Marcellin. lib. XVII. cap. 13. p. 182.

#### Histoire

l'Etre suprême : que toute la force de ses armes, n'étant qu'une foible reffource contre la Puissance Divine il ne lui reste d'autre moyen de salut, que de se déclarer humblement le prisonnier & l'esclave du Maître de l'Univers.

ilte que la priè-

S. III. A l'égard du culte même t à la que les Peuples Celtes rendoient à ité, con leurs Dieux, on peut le réduire commodément à ces cinq chefs principaux : la Prière, les Sacrifices, le chant des Hymnes, la Danse, dont ce chant étoit accompagné, les Festins sacrés. Tous les Peuples qui ont reconnu une Divinité, ont fait aussi de la Priere l'une des parties les plus essentielles de la Religion. Cela est naturel. La Religion a pour but d'assurer à l'homme la protection & les graces de Dieu : pour les obtenir, il faut que l'homme sente la dépendance où il est à l'égard de l'Etre suprême; qu'il reconnoisse

#### DES CELTES, Livre IV. 9

Dieu l'auteur & la source des ens qu'il désire, & qu'il exprime s sentimens par la priere.

Les Scythes & les Celtes penient, sur cet article, de la même anière que les autres Peuples, ou utôt ils avoient, à certains égards, es idées plus faines de l'excellence : la priere, que les Nations qui issoient pour les plus policées. uoi de plus beau que la réponse ue fit Anacharsis à un Grec qui i demandoit si les Scythes rennoissoient quelques Divinités. Oui, dit-il (11), nous reconnoissons des Dieux, & nous croyons même qu'ils entendent le langage de l'homme. Nos idées, sur cet article. font toutes différentes des vôtres. Vous prétendez nous surpasser du côté de l'éloquence, &, malgré cela, vous vous imaginez

<sup>11)</sup> Plutarch Conviv. Sept Sapien Tom. II.

» que les Dieux entendent avec » moins de plaisir, la voix de l'hom » me, que le son des instrumens fait » d'os ou de bois «. Anacharsis avoi raison. Les idées & les sentimen que la priere exprime, sont un ser vice raisonnable, offert par l'espri & par le cœur, auquel Dieu prens infiniment plus de plaisir qu'à la musique que les Grecs regardoien comme la plus belle partie de leu culte.

La priere étoit donc l'une de principales parties du culte publi de la Divinité, parmi les Peuple Scythes & Celtes. Les Sacrifices & les autres Cérémonies qu'ils prati quoient dans leurs Assemblées étoient toujours accompagnée d'une priere. Par exemple, Héro dote dit (12) que » les Sacrifica » teurs des Scythes, quand ils frap

<sup>(12)</sup> Hcrodot. IV. 60.

» poient la victime, adressoient en » même tems, une priere au Dieu » auquel elle étoit affectée. Ailleurs il dit la même chose des Perses (13). » Ouand un Perse a résolu d'offrir » un Sacrifice à quelqu'un des Dieux » dont je viens de parler, il con-» duit la Victime dans un lieu pur, » & adresse une priere au Dieu au-» quel la Victime est destinée. Celui » qui facrifie ne prie pas unique-» ment pour lui-même, mais pour » tous les Perses, & sur-tout pour » le Roi, faisant, ainsi dépendre sa » propre félicité de celle du corps » dont il est membre «. Tout de même, quand les Gaulois faisoient la cérémonie de cueillir le Gui de chêne (14), » un Druide immoloit » deux taureaux blancs, & prioit

<sup>(13)</sup> Herodot. I. 132. Voyez aussi Strabon XV. p. 732.

<sup>(14)</sup> Plin, Hist. Nat lib. XVI, cap. 44. P. 312,

» Dieu qu'il rendît ce don falutaire » à tous ceux qui le recevroient «.

Celtes réent leurs es en tant.

Ce que les Celtes avoient ici de particulier, c'est 10. Que leurs prieres étoient des Hymnes qui se récitoient en chantant. On l'a prouvé fort au long dans l'un des Livres précédens (15). La priere que le soldat faisoit en allant à la charge, étoit un cantique aussi bien que l'action de graces qu'il offroit après la victoire. Les Cantabres chantoient des Hymnes jusques sur la croix &. au milieu des tourmens (16). On voit bien que ces Hymnes étoient des prieres convenables à leur état, par lesquelles ils se recommandoient à Dieu, & lui demandoient qu'il reçût leur ame dans le séjour de la félicité.

Peut-être qu'on ne se tromperoit

<sup>(15)</sup> Ci-deffus Liv. II. ch. 10. p. 213.

<sup>(16,</sup> Ibid. p. 225.

### DES CELTES, Livre IV. 13

pas en portant le même jugement des Cantiques (17) aurquels les Prêtres ou les Médecins Thraces attribuoient la vertu de guérir les maladies. C'étoit des prieres destinées à fléchir les esprits irrités qui avoient la vie & la santé de l'homme entre leurs mains. Cette coutume de chanter les prieres s'étendoit jusqu'aux Perses. De - là vient que Strabon. parlant des prieres que les Mages adressoient au feu & à l'eau, les appelle (18) inwords, des cantiques, ou des enchantemens. Hérodote dit (19) aussi que les Mages chantoient la Théogonie sur les chairs de la victime que l'on avoit immolée, & que c'étoit en cela que les Perfes faisoient consister la consécra-

<sup>(17)</sup> Ci-d. Liv. III. ch. 18. S. 1. not. 14. Liv. IV. ch. 4. S. 19.

<sup>(18,</sup> Strabo, 1:b. XV. p. 732, 733, ci-deffus Liv, III, ch. 9. §. 4. not. 36; ch. 10, §. 2, Bot. 17.

<sup>(19)</sup> Herodot, I. 134.

tion. La Théogonie étoit un Hymne qui, rapportant l'origine de toutes les choses à Dieu, avertissoit, par cela même, les hommes de rendre hommage au Créateur de tous les biens qu'ils tenoient de sa libéralité, & de lui offrir le sacrissce d'un cœur plein de reconnoissance pour ses biensaits.

Pour revenir aux Celtes, & à la forme de leur culte, il est assez vraissemblable que le Druïde, en recevant les Victimes & les autres Oblations de la main de l'Offrant, entonnoit une priere que l'Assemblée chantoit avec lui; & il paroît naturel d'expliquer, de cette manière, le passage de Diodore de Sicile, qui dit (120) » que les Gaulois n'of- » froient aucun Sacrifice sans le mi- » nistère des Druïdes, parce qu'ils » étoient persuadés qu'un homme

<sup>(20)</sup> Ci-dessus ch. IV. S. s. not. 6

qui veut offrir des présens aux Dieux, ou leur demander des graces, doit recourir à la médiation de ceux qui connoissent la Divinité, & qui sont ses considens «.

2°. Une autre coutume particu-Les Celtes fai ière aux Celtes, c'est que, récitant à gauche pen dant le leuts prières debout, tenant le bou prières lier de la main gauche, & la lance le la droite, ils avoient coutume le tourner le corps tout entier du côté gauche (21). Pline a cru que

Et vos barbaricos titus moremque sinistrum Sacrorum, Druidz, positis repetitie ab armis.

Dom Jacques Martin, dans le Livre I. de la Religion des Gaulois, a prétendu, pag. 239, que ces mots moremque sinistrum sacrorum, désignent la coutume singulière de se tourner à gauche dans l'exercise de la Religion. Pour tout homme qui entend le Latin, Lucain parle évidemment du barbare & sinistre usage d'immoler des victimes humaines. Les Romaina s'avoient interdit avec beaucoup de raison; mais, selon les apparences, ils ne s'embarrassionent guères que les Gaulois se tournassent à droite ou à gauche en faisant leurs prièrea. Note de l'Editeur.

<sup>( 21 )</sup> Lucain lib. I. v. 50.

cela méritoit d'être remarqué, p ce que les Romains avoient un u ge tout opposé. » Quand nous a » rons, dit-il (22), la Divinité, n » baisons notre main droite, » nous faisons faire un tour de » côté-là à tout notre corps, » lieu que les Gaulois croyent q » y a plus de dévotion de se to » ner du côté gauche «. Les Anci ne disent point quel étoit le sens le but de cette cérémonie, & po quoi la pratique des Romains di

<sup>(22)</sup> Plin. Hist. Nat. lib. XXVIII. ear pag. 564. Ce que Pline dit ici est consirme Plaute & par Plutarque. Plaut. Curc. lion. A Scen. 1. v. 70. Plutarch. Camill. Tom. 1. p. Casaubon, ad Athen. p. 279. a donc jugé raison qu'il y a faute dans le passage d'A née, qui dit que les Celtes adorent les Len se tournant vers la droite. Athen. lib. cap. 12. p. 152. Le Pere Hardouin, dans Notes sur le passage de Pline, prétend que Gaulois se tournoient, en priaut, de la gra à la droite, & les Komains de la droite gauche. Pline, Plante & Plutarque di expressément le contraire.

DES CELTES, Livre IV. 17 bit fur cet article de celle de Gauis; mais il importe peu (23) de en occuper.

Peut-être la coutume de tourner conjeaures

out le corps, & de regarder ainsi ccessivement vers les quatre pares du monde, marquoit-elle que priere s'adressoit au Dieu Teut, l'esprit universel, & non pas aux vivinités subalternesqui étoient atachées à certains élémens, & à un eu déterminé. Peut-être que les vaulois regardoient comme une hose plus respectueuse, de se tourer en priant du côté gauche, pare qu'un homme, armé à la maière des Celtes, se découvroit en

(23) On peut voir Barn. Brissonii Form. ib I. p. 35. Petri Pithoei adv. lib. I. cap. 3.

ournant à gauche, au lieu qu'il se ouvroit & se mettoit en désense n tournant à droite. Peut-être enin cet usage n'étoit-il qu'arbitraire,

de même que plusieurs autres cérémonies, tant anciennes, que modernes.

Le culte des

S. IV. Les Sacrifices étoient la setoit 20 dans conde partie du culte religieux des les Sacrifices Peuples Celtes. Ce n'est pas ici le lieu d'examiner ou'elle pouvoit être l'origine d'un usage, en vertu duquel l'homme prétendoit offrir à la Divinité des choses dont elle n'a pas besoin, & qu'elle a manifestement destinées à l'utilité du genre humain. Quand il seroit vrai que la Religion naturelle approuve & prefcrit les Sacrifices, proprement ainsi nommés, il faudroit toujours convenir que les Celtes offroient leur Victimes dans des vues, non-seule ment superstitieuses, mais encore illégitimes. C'est ce qu'on aura ou casion de prouver, en examinant les raisons par lesquelles ils prétent doient justifier la nécessité & l'util lité des Sacrifices. Il suffira de re-

DES CELTES; Livre IV. 10 rquer ici que ces Peuples ofient à leurs Dieux des victimes toute espèce, comme les autres yens, quoiqu'ils le fissent avec : cérémonies différentes. Julessar s'est assurément trompé, lorsil assure (24) que les Germains nt point de Sacrifices; &, suplé qu'il n'eût voulu dire autre ose, finon que ces Peuples ne oient pas beaucoup de cas des rifices, il n'auroit pas laissé d'êmal informé, parce qu'il est conit que les Germains offroient des rifices dans toutes leurs A:Temes, & qu'ils déféroient beauip aux présages qui se tiroient entrailles des victimes.

Les Sacrifices barbares des victi- Des vialines s humaines se présentent natulement les premiers. Plutarque, n des plus grands hommes de

<sup>24)</sup> Ci-d. ch. IV. S. 2. not. 1.

20

l'antiquité, a cru pouvoir ; fer, à l'occasion de ces usas humains, cet étrange prol » Si l'Athéisme n'est pas préf » par plusieurs endroits, à la so tition? N'auroit-il pas mieuz » dit il (25), que les Gaulois » sent jamais eu aucune idée » Divinité, qu'ils n'en » rien appris, ni par leur » méditation, ni par la voie c struction, que de se figur » Dieux, qui prennent plaisis » fusion du fang humain, » regarder comme le culte & » crifice les plus parfaits qu'or "» leur offrir, ceux où l'on » des hommes à l'honneur de » vinité «.

Plutarque, & ceux qui, jours, ont pris plaisir à faire ces argumens, auroient pû e

<sup>(25)</sup> Plutarch. de superstit. Tom. II

DES CELTES, Livre IV. 21 leur génie plus utilement qu'à examiner de semblables questions. Il est très-naturel que des soldats qui se trouvent dans la nécessité de choifir entre deux maux dont l'un & l'autre est inévitable, examinent & décident ce problême : Si une mort honorable n'est pas préférable, à plusieurs égards, à une dure & honteuse captivité. Mais il est absolument inutile de demander s'il ne vaudroit pas mieux être scélérat que superstitieux; si la superstition n'est pas un plus grand mal que l'impiété, parce qu'un homme sage ne sera jamais réduit à choisir entre l'Athéisme, ·qui arrache la Divinité de son trône, & la superstition qui ne l'y place que pour l'outrager par un culte barbare, indigne de sa grandeur & de sa bonté, & directement opposé à l'esprit de la Religion, qui n'existe que pour la consolation & pour le bonheur de

l'homme, qui est faite pour le faire jouir dès cette vie, des biens ineffables qui l'attendent dans l'autre Il faut, cependant, rendre justice à Plutarque. Cet Ecrivain-Philosophe ne paroît avoir eu aucune mauvai se intention, en proposant cette odieuse question. Il seroit à souhai ter qu'on pût en dire autant de ceux qui, de nos jours, font profession de Philosophie & examinent la mêmi thèse. S'ils se sont acharnés à prouver que la Religion a toujours fai plus de mal que de bien, n'est-ce pas pour en conclure que toutes le Religions ne sont que des système politiques que l'ambition & la cor ruption des Ministres des différens cultes, ont rendus fi odieux & f dangereux, qu'il faut se passer de Religion? S'ils n'ont point ofe avancer ouvertement cette conféquence, au moins suit-elle nécessairement de leurs principes. On avoue

stition faisoit de terribles ravages parmi les Celtes, & qu'elle les portoit à des excès de cruautés dont la seule idée fait frémir. C'est ce que disoit Diodore de Sicile (26): » La » férocité des Gaulois se remarque » fur-tout dans leur Religion. Il n'y »a rien de plus impie que les victi-» mes qu'ils présentent à la Divini-» té, ni rien de plus barbare que la » manière de les offrir «. On avouera aussi que dans chaque Religion il a régné des superstitions, & qu'il en régne encore aujourd'hui, qu'il s'est toujours trouvé des Prêtres ambitieux, fanatiques, ignorans ou corrompus, qui ont boulversé les Sociétés; mais loin de nous qu'à cause des abus, il faille se passer de la Religion. Ceux qui prêchent cette Doctrine sont encore plus dange-

<sup>(26)</sup> Ci-d. Liv. II. chap. 19. p. 515-516-

reux que les Prêtres contre lesquels ils déclament. Tout Ministère sage détruira les superstitions, sermera la bouche aux mauvais Prêtres, & protégera la Religion.

Tous les Peu. S. V. Revenons aux Sacrifices de ples Scythes & Geltes of victimes humaines. Il est constant froient des victimes humaines leurs des Peuples Scythes & Celmaines aleurs tes (27) offroient à leurs Dieux des Dieux.

victimes humaines : ce fait n'étant nié par aucun Auteur, quelques remarques générales concernant les superstitions que l'on doit représenter, suffiront, quant à présent.

<sup>(27)</sup> Ci-d. Liv. I. ch. 10. p. 94. not. 22. Liv. 11I. chap. 2. §. 3. not. 7. ch. 4. § 7. not. 33. chap. 5. §. 7. not. 26. 27. ch. 6. §. 4. not. 9. 10. 12. 14. §. 5. not. 27. §. 13. not. 98. §. 14. not. 117. 124. ch. 7 §. 1. not. 1. 10. 15. §. 2. not. 34. chap. 8. §. 3. not. 11. §. 95. not. 73. §. 10. not. 105. 106. §. 11. not. 114. ch. 14. §. 13. not. 113. Liv. IV. ch. 2. §. 3. not. 29. §. 4. not. 31. 33. §. 11. not. 83. § 19. not. 114. 115. 18. chap. 3. §. 4. not. 32. §. 5. not. 44. ch. 4. §. 3. not. 5. §. 14. not. 1415. §. 21. not. 310. 311. §. 23. not. 320. 325. §. 24. not. 331. 337. 343. ch. 5. §. 4. not. 25.

## DES CELTES, Livre IV. 25

Les preuves se présenteront en foule dans le reste de l'Ouvrage.

Il faut avouer d'abord que tous rousles: les anciens Habitans de l'Europe tans de l'I participoient, à cet égard, à la bar- foient de barie des Nations Celtiques. Ils im-victimes h moloient tous des victimes humaines. On n'est pas surpris de voir que cet usage fût établi parmi les Sarmates. Comme, entre tous les Peuples Scythes, ils étoient les plus cruels, il ne faut pas s'étonner que leur Religion se soit long-tems ressentie de l'extrême férocité de leur naturel. On voyoit, jusques dans le douziéme siécle du Christianisme. des Peuples Sarmates, ou esclavons, (car c'est la même chose), offrir à leurs Dieux (28) tous les Chrétiens qui tomboient entre leurs mains. Il falloit même que le Sacri-

<sup>(28)</sup> Helmold. Chronic. Slavor. lib. I. 49. 53. p. 116. lib. II. cap. 12. p. 240.

Tome VIII.

#### 36 Histoire

ficateur bût du sang de ces victimes, pour devenir capable de prononcer des oracles. Mais ces Sacrifices avoient anciennement été établis dans la Toscane (29), en Sicile (30), à Lacédémone (31), &, ce qui est trèsremarquable, les Athéniens (32), & tous les Grecs (33) en général, long-tems après qu'ils furent sortis de la Barbarie, ne laisserent pas de retenir & de renouveller sort souvent ces cruels Sacrifices, qui étoient en usage, parmi eux, depuis un tems immémorial. Toutes les sois que (34) le Pays étoit affligé de

<sup>(29).</sup> Schol. ad Pindar. Pyth. II. p. 220.

<sup>(30)</sup> Virgil. Æneid. IX. v. 585. Services ad h. l.

<sup>(31)</sup> Ci-dessus, Liv. III. ch. 8. 5. 11. not. 112

<sup>(32)</sup> Scholiaft, ad Ariftoph. Equit. p. 181.

<sup>(33)</sup> Tzetz. ad Lycoph. p. 76. Servius Dav miel. p. 273.

<sup>34)</sup> Voyez - en des exemples Euseb. de Laucib. Constantini p. 533. 534. Wier. de Præstig. dæm. lib. I. cap. 7. p. 37. 38. Vosses

la peste, de la famine, ou de quelqu'autre sséau, il falloit appaiser les Dieux irrités, en leur offrant pour victime propitiatoire, un homme que l'on faisoit périr avec mille exécrations, par lesquelles on prétendoit le charger de tous les crimes & de tous les maux de la Cité.

On ne prétend pas en conclure que cet usage venoit des anciens Habitans de la Gréce, c'est-à-dire, des Pélasges. Il est vrai que ces Peuples l'avoient porté en (35) Italie, s'il faut en croire Denis d'Halicarnasse. Il se pourroit, néanmoins, que le nouveau Peuple qui succéda aux Pélasges, tint cette superstition des Egyptiens & des Phéniciens, qui avoient envoyé plusseurs Colonies en Gréce, & par-

(35) Ci-d. Liv. III, ch. 6. 5. 14. not. 1154

de Orig. & Progress. Idol. lib. II. cap. 4. p. 165. cap. 11, p. 185. Jurieu des Cultes p. 573. & suiv. p. 793. & suiv.

ticuliérement à Thébes & à Athé-

Au reste, puisque » les Sacrifices » des victimes humaines étoient en » usage, comme le dit Eusébe (36), » dans la plus grande partie de la » terre, chez les Rhodiens, à Sala-» mine, en Egypte, dans les Isles » de Ténédos, & de Chius, chez les » Phéniciens, dans l'Isle de Créte. » à Laodicée, à Carthage, chez les » Thraces, & parmi les Scythes «. il en résulte très-naturellement, qu'à cet égard, tous ces divers Peuples n'avoient rien à se reprocher. Les Grecs ne pouvoient pas condamner légitimement dans les Celtes, des superstitions dont ils n'étoient pas exempts. Les Romains, eux-mêmes. après avoir défendu, sous des peines très-rigoureuses, aux Gaulois

<sup>(36)</sup> Eusch. Przparat. Evang. lib. IV. cap. 16, pag. 154. Voyez. ausli Porphyr. de Abstincas. lib. IV. p. 221. Edit. Lugdun 1629.

# DES CELTES, Livte IV. 29

qui leur étoient soumis, d'immoler les hommes, ne laissoient pas d'en sfrir en dissérentes occasions (37). l'étoit-ce pas autoriser indirectement cette cruelle superstition? Il e faut donc pas être surpris que on ait eu tant de peine à arracher ix Peuples Celtes des Sacrifices qui oient aussi anciens qu'universelle-

<sup>(37)</sup> On voit que, du tems de Cefat le Stateur, deux hommes furent immolés aus samp de Mars par les Pontifes & par le Chef s Prétres Saliens. Pline d t que, de son ems, avoit enterré vivons un Grec & une Grece. Plutarque atreste que , peu d'années avang 'il composat ses Questions Romaines, on vir aussi exercé la même barbarie sur un ulois. Vers l'an de J. C. 270; l'Empereur rélien demandant au Senat qu'il fit consulles Livres Sibyllins, offre de fournir pour sacrifices des Prisonniers de telle Nation' 'on fouhaiteroit. Verez Plin. lib. XXVIII. o. lib. KLVIII. Vopisc. de Aurelian, Plutarch, zc. & Rom. Comp. T. II p. 110. Clem. ex. Coh. ad G. p. 37. Euseb. Przp. Evang. . IV. cap. 16. p. 157. Dio Caff. lib. XLIII. 2. 226. Auson. Idyll. 26. Min Felix. p. 3140 mprid. Heliogab. pag. \$09. Echard Hiftm. Liv. V. ch. 6. p. 166.

ment reçus parmi eux : mais ces Peuples ne se fondoient pas uniquement sur l'ancienneté de l'usage: ils croyoient pouvoir le justifier par de bonnes raisons.

Pourquoi, & dans quelles ples Celtes offroient à leurs Dieux des Victimes humaines.

S. VI. Ils disoient 1°. Que (38) vues les Peu- la vie & le fang d'un homme étoient le culte le plus parfait, le Sacrifice le plus agréable que l'on pût offrir à la Divinité. Cette conséquence sembloit résulter, assez naturellement, d'un principe reconnu par tous les Payens. Admettant la nécessité & l'utilité des Sacrifices, regardant la destruction d'un animal comme un hommage, par lequel l'homme reconnoît, non-seulement la dépendance continuelle où il est à l'égard de l'Etre suprême, mais encore les droits que la Justice de Dieu lui donne sur le pécheur, il auroit été bien difficile

<sup>(32)</sup> Ci-dessus, \$. 4. not. 25.

qu'ils n'en conclussent pas que la plus parfaite de toutes les créatures est aussi la plus excellente de toutes les victimes. En immolant un homme, ceux qui offroient le Sacrifice reconnoissoient par-là qu'ils avoient reçu la vie de Dieu, qu'ils avoient mérité de la perdre, & qu'ils ne la conservoient que par un esset de la bonté & de la miséricorde de cet Etre suprême. Tel étoit l'un des raissonnemens des Celtes.

Ces Peuples disoient encore (39) que l'homme est infiniment plus parfait, & plus excellent que les animaux. Ils en concluoioient (40) que le Sacrifice le plus excellent que l'on pût présenter aux Dieux, étoit celui d'un homme, & qu'entre (41)

<sup>(39</sup> Augustin. de Civit. Dei lib. VII. cap. 19. pag. 407.

<sup>(40)</sup> Ci-d. ch. IV. §. 23. not. 324. Livre III. chap. 4. §. 7. nore 33.

<sup>(41)</sup> Ci-d. ch. IV. §. 21. not. 310.

tous les actes de la Religion, il n'y en avoit point de plus facré.

La conséquence étoit certainement fausse, parce que la Religion toute faite pour l'homme & pour le conduire à la persection & au bonheur dont il est capable, ne lui demande que le facrisice de ses vices & de ses passions; mais elle sembloit résulter naturellement & nécessairement des principes, ou plutôt des préjugés que les Payens avoient adoptés.

2°. Les Celtes prétendoient que (42) les Dieux immortels ne pouvoient être appaisés, à moins qu'on ne rache-tât la vie d'un homme par celle d'un autre homme; c'est-à-dire, qu'ayant des Sacrisices d'expiation, destinés à délivrer le pécheur de la peine qu'il avoit méritée par la substitution d'une victime que l'on immo-

<sup>(42)</sup> Voyez le passage de Jules-César ci-dest. Liv. III. ch. 17. §. 6. not. 15.

DES CELTES, Livre IV. 13 loit en sa place, ils croyoient, en même tems, que cette expiation dépendoit, non de la destruction d'un animal ( la victime n'auroit pas été équivalente, ni la satisfaction proportionnée), mais uniquement de la mort d'un autre homme. En conséquence de cette idée (43). » les Gaulois se sentoient-ils atta-» qués d'une maladie dangereuse. » fe trouvoient-ils dans une bataille » ou dans quelqu'autre danger, ils » immoloient des victimes humai-» nes, où ils faisoient vœu d'en of-» frir «. Par la même raison, ils faisoient périr ces victimes par les tourmens les plus cruels, afin que l'expiation en devînt plus parfaite, afin quelle eût plus de proportion avec la grandeur des crimes qu'elle de-~ voit effacer, ou des maux qu'elle

devoit racheter.

<sup>(43)</sup> Ibib,

Si la vraie Religion admet principes, dans un sens raisonna & avec de justes restrictions (4.

(44) J'ai vu des personnes savantes cher dans la véritable Religion, le fondemen victimes humaines, « La foi nous apprend » soient - ils , qu'il lui a fallu une vié » Théandrique, c'est-à-dire, Divine & Huir » tout ensemble. Peut-être que ceux qui a » derent les premiers dans les Gaules, ave » appris des Descendans de Noë, qu'il v » droit quelqu'un qui, par sa mort, répar à tout le mal des hommes & de la nature » là à des victimes humaines le chemir » court. » Cette objection est, sans dout plus spécieuse que l'on puisse proposer; elle n'a aucune solidité. Il y a une différ essentielle entre le sacrifice de Jesus-Ch & tous ceux que les hommes ent offerts à t Divinités que ce puide être. En effet, quel l'idee que nous pr sentent ces facrifices? réunit trois choses : les hommes étoien facrificateurs, la victime étoit l'offrande. Divinité étoit l'objet auquel on offroit victime : Or dans le Sacrifice de Jesus-Chi les hommes ne font nullement le rôle de erificateurs. Les Juifs n'ont fait mourir : Divin Sauveur que par l'effet de l'aveugle: & de la haine la plus envenimée; & ils ne présenté aux Puissances de la terre que co un criminel, un blasphémateur, un scélés un perturbateur du repos public. Il est

il faut, cependant (45), avouer qu'ils étoient faux, & insoutenables, dans le sens que les Celtes leur donnoient. Adorant un Dieu qui prenoit plaisir à voir répandre du sang, qui n'avoit placé l'homme sur la terre que pour y faire un apprentissage de valeur & pour s'y distin-

vrai que la mort de Jesus - Christ étoit un véritable Sacrifice offert à Dieu, mais la victime étoit volontaire. Jesus-Christ étoit, en même-tems. & le Pontife & l'Hostie. Il s'immoloit lui-même à son Pere pour tous les hommes qui, en qualité de pécheurs, avoient tous mérité la mort & la mort éternelle. Ce n'étoit point de la part des hommes que Dien avoit exigé un pareil factilice, puisque, bien loin d'exoir été de lour coté un afte de Religion . ce Déicide a été le plus grand de leurs crimes. On n'en peut donc nullement inférer que Dieu ait jamais demandé aux hommes des victimes humaines. Il est bien naturel de penser que cette espèce de sacrifice dans leurs mains, ne pouvoit être que le fruit de la superitition la plus barbare, suggérée par le Démon même qui est l'ennemi de tout le Genre-humain, & qui ne cherche que sa perte & sa destruction. Note de l'Editeur.

<sup>(45)</sup> Vojez ci-dessus Liv. III. ch. 17. \$. 6.

guer par la destruction de ses semblables, ils en concluoient que le moyen de fléchir la Divinité étoit de lui promettre du fang, & que l'on avançoit en faveur auprès de lui, à proportion des victimes humaines qu'on lui offroit. Ainsi les Germains (46), aussi bien que les Gaulois (47), quand ils étoient sur le point d'en venir à une bataille décisive faisoient vœu d'exterminer tous les hommes & tous les animaux qui tomberoient entre leurs mains. Selon ces principes, la Divinité savorisoit toujours le parti qui lui promettoit le plus de victimes.

3°. Les Celtes, en immolant des victimes humaines, cherchoient à découvrir quelque événement qu'il eur importoit de prévoir, ou de

<sup>(46)</sup> Tacit. Ann. XIII. cap. 57.

<sup>(47)</sup> Czfar VI. 17.

DES CELTES, Livre IV. 37 'instruire de leur propre destinée ar le sang & par les entrailles des riffimes.

On a déja vu que cette superstiion étoit commune aux Gaulois 48), aux Germains (49), & aux Espagnols (50). Taeite remarque que les Habitans de la Grande-3retagne (51) en étoient aussi fort intêtés. Tous ces Peuples ajouoient foi à différentes observations que les Devins faisoient en égorgeant un homme; ils regardoient ces observations comme des présages certains & infaillibles de tout ce qui devoit leur arriver; ils en concluoient qu'il devoit être très-permis de facrifier , non - seulement un prisonnier, mais encore un citoyen, lorsque sa mort étoit un

<sup>(48)</sup> Ci-deff ch. IV. 5. 14. not. 140. 141,

<sup>(49)</sup> Ci-d. ch. 2. S. 24. not. 192. 194.

<sup>(50)</sup> Ci dessus, ch. IV. 9. 8. not, 71,

<sup>(51)</sup> Tacit. Ann, XIV. 30,

# 38 Histoire

moyen pour prévoir & pour prévenir le danger dont un Etat entièr étoit menacé. Ici la conséquence pouvoit être juste; mais le principe ne valoit rien. Il falloit avoir perdu toute raison pour s'imaginer que la destinée des Etats étoit écrite dans les entrailles d'un homme. Mais, si cette manière de présager l'avenir étoit absurde & ridicule, les Grecs & les Latins, lorsqu'ils eurent aboli les Sacrifices de victimes humaines, n'étoient pas plus raisonnables de chercher à connoître les choses futures en fouillant dans les entrailles des brutes.

4°. Les Celtes avoient encore quelques autres raisons qui servoient de fondement, ou, au moins, de prétexte, à ces sacrifices barbares. Tantôt les malheureux que la superse tition immoloit, étoient des Messagers (52) que l'on envoyoit a Za-

<sup>(52)</sup> Ci-dessus, Liv, III, ch. 18. §. 6. Bot. 62, 63.

molxis, & que chacun chargeoit de ses commissions pour les parens & pour les amis qu'il avoit dans l'autre monde. Tantôt on les dépêchoit pour sormer la suite des grands Seigneurs que la mort enlevoit, & la chose se pratiquoit ainsi, non-seulement chez les Scythes Septentrionaux (53), mais encore parmi les Gaulois, au milieu desquels (54) la Femme, les Esclaves & les Cliens d'un homme de qualité étoient immolés, ou se donnoient eux-mêmes

Les hommes qui étoient facrifiés de cette manière, mouroient ordinairement fans aucun regret, & avec la ferme espérance de passer sûrement & infailliblement à une vie bienheureuse. Cette persuasion étoit

la mort auprès de son bucher.

<sup>(58)</sup> Ibid. not. 65. 66.

<sup>(54)</sup> Ci - deflus, Liv. III. ch. 18. § 10 not. 13. §. 6. not. 52. 53.

en eux, l'effet du dogme capital (55) de la Religion des Celtes, de cette idée qu'une mort violente étoit le feul chemin par lequel l'homme pût parvenir au féjour de la gloire & de la félicité.

Les Peuples Celtes choififvictime les Prisonniers de guerre.

S. VII. Il faut voir présentement soient pour quels étoient les sujets que les Celtes avoient coutume de choisir pour les Sacrifices dont nous parlons. L'ufage le plus ancien & le plus commun étoit d'immoler çeux que l'on faisoit prisonniers à la guerre. Comme ces Peuples belliqueux promettoient à leurs Dieux de semblables victimes à l'entrée de la campagne. & à la veille de l'action, sur-tout,

lorsqu'il

<sup>(55)</sup> Ci-dessus, Liv. III. ch. VI. S. 16. not. 195. ch. 7. §, 2. not. 3. ch. 14. §. 13. not 113. 114. ch. 18. S. 10. M. Keyfler dans les Antiq. Sept. p. 127. prouve que le mot Valkalla, par lequel les Peuples Septentrionaux defignocent le Paradu, fignifie Aula Casorum, le Palais, de ceux qui ont perdu la vie par une mort violente.

lorsqu'il y avoit apparence que le combat seroit meurtrier, ils ne manquoient jamais, après le gain des batailles, de s'acquitter de leur vœu, & d'offrir ce qu'ils appelloient le plus excellent de tous les sacrifices, aux Dieux, par le secours desquels ils croyoient avoir remporté la victoire. On le pratiquoit ainsi en Espagne (56), dans les Gaules (57), dans la Grande-Bretagne (58), & dans toute la Germanie (59).

Cependant il étoit rare que l'on immolât tons ceux que l'on avoit faits prisonniers sur l'ennemi, & encore plus, que l'on exterminât, à la façon de l'interdit, les semmes, les

<sup>(56)</sup> Strabo III. p. 155.

<sup>(57)</sup> Athen. IV. 119. Eustath. ad Iliad XXIII. g. 1294. ci-dessous, S. 9. not. 84.

<sup>(58)</sup> Ci-dessus, S. 6. not. 51.

<sup>(59)</sup> Ci d. Liv. III. ch. 4. §. 7. not. 35-Liv. 1V. ch. 2. §. 19. not. 18. 19. §. 24nos. 194. Ovid. Trift, lib. 1V. Eleg. 2. v. 25-Sext. Ruf. p. 11-12.

## 42 HISTOTRE

enfans, les animaux, avec tout con qui avoit appartenu au vaincu. Les Germains (60) & les Gallogrecs (61) font presque les seuls de tous les Peuples Celtes, parmi lesquels on trouve des exemples d'une semblable fureur. Ordinairement on réservoit pour le facrifice, les Chefs (62) de l'armée ennemie, ou une partie des Prisonniers, après quoi les autres étoient vendus, réduits en eschvage, ou même tués, selon que l'intérêt du vainqueur le demandoit. Par exemple, les Gaulois (63) mettoient à part l'élite des Pritonniers pour les offrir à leurs Dieux. Les Saxons (64) jettoient le sort sur leurs captifs

<sup>(60)</sup> Ci-deffus, § 6. not. 46-47. Orof. fib. V. cap. 16. p. 279. 280. Dio. Caff. lib. LIV. p. 536. Strabo IV. 206.

<sup>(61)</sup> Tit. Liv. lib. XXXVIII. cap. 47.

<sup>(62</sup> Florus IV. 12. 1 erodo.. I. cap. 86.

<sup>(63)</sup> Excepta ex Diod. Sic. lib. XXVI. Ap. Valef. p 31...

<sup>(64)</sup> Sidon, Apollin, lib. VIII, Epik. 6.

# DES CELTES, Livre IV. 43

pour immoler le dixiéme, au lieu que les Scythes (65) qu'Hérodote a connus, n'offroient que le centiéme.

Plusieurs Peuples de la Celtique Quelques mmoloient à leurs Dieux, non-seu- Reuples Celement les Prisonniers qu'ils faisoient ent les Erran l la guerre, mais encore les Etran-tempéte ou gers qui tomboient entre leurs mains. accident fai On ne peut guères douter que cette entre leurs parbare coutume ne fût établie dans a Chersonèse Taurique, qui étoit 'ancienne demeure des Goths. Les differiens affurent unanimement '66) que l'on offroit à la Diane Tauique les Grecs, & en général, tous es Etrangers que les tempêtes, fréjuentes sur la mer noire, jettoient

quelqu'autre foit tomber

<sup>(65)</sup> Herodot. IV 62.

<sup>(66)</sup> Herodot. IV. 103. Paufan. Attic. ap. 43. pag. 103. Scymmus Chius pag. 376. 'omp. Mela lib. II. cap. 1. p. 40. Solin cap. 25. 14g. 234. Lucian. Dialog Jun. & Lat. p. Sr. k 94. Clem Alex, Coh. ad Gent. p 6. Cyrill. d Julian. lib. IV. p. 128. Amin. Marc. lib XXV. ap, 8. p. 215. Ovid. Epist. ex l'onco lib. III. ip. a. v. 55.

۲-

fur cette côte. On accusoit de la m me cruauté tous les autres Peupl Scythes (67) établis au tour du Po Euxin, qui, par cette raison, porte anciennement chez les Grecs le no d'ageros (68) inhospitalis. Un a cien Commentateur d'Horace pi tend aussi que ces paroles du Pos (69) Visam Britannos hospitalis feros, sont allusion à la coutur qu'avoient les Bretons d'immoler! Etrangers à leurs Dieux.

Les Peuples Celtes recevoie (70), avec beaucoup d'humanit les Etrangers & les Voyageurs q passoient dans leur Pays, mais ce ne doit s'entendre que de ceux q venoient les trouver volontain ment. Ils ne faisoient pas, sans dour

<sup>(67)</sup> Strabo VII. 298, Min. Felix p. 312

<sup>(68)</sup> Eustath, ad Dionys, Perieg. v. 1.

<sup>(69)</sup> Horst, Carm. lib. HI. Od IV. v. ; Acronius ad h. l.

<sup>(70)</sup> Ci-dessus, Liv. IL ch. 17.

# BES CELTES, Livre IV. 44

: même traitement à ceux qu'une empête, un naufrage, ou quelqu'autre accident conduisoient.maleré eux, dans la Celtique. Exclus des droits facrés de l'hospitalité, ils étoient traités (71) en ennemis.

S. VIII. S'il est vrai, comme les Jurisconsultes l'assurent, que le vain-immole queur soit maître abosolu des biens intirmes & de la vie du vaincu (72), il en ré- décrépit

<sup>(71)</sup> Herodor. IX. cap. 118. Nicol. Damafe. ap. Stobzum Serm. V. pag. 40. Serm. CXXXVI. pag. 400. On voit, par ce que rapporte Nicolas de Damas, que les Thyniens, Peuple Scythe vent d'Europe, avoient dépouillé, au moins en parzie, la férocité de l'eurs Peres. Ils regardoient les Etrangers qui voyageoient dans leur Pays, comme des Personnes sacrées, & seur procuzoient tous les agrémens qui dépendoient d'eux. Quant à ceux qu'une force majeure conduisoit dans la Thynie, ils recevoient avec beaucoup Chumanité, & s'attachoient par les liens de Tamitié ceux qu'une tempête avoit jettés sur leurs côtes; ils punissoient ceux-là seuls qui, par tout autre motif, par toute autre rencontre, étoient forcés d'aborder leur Pays.

<sup>(72)</sup> Cette opinion de quelques Jurisconfuites est vraiment digne d'un siècle barbare. N'y ayant de guerre que d'Etar à Esat , il of

sultera que les Celtes péchoient. la vérité, contre les loix de l'hum mité, en tuant des Prisonniers q

évident que le vainqueur n'a aucun droit les Membres de l'Etat opposé, dès que ceu: ont mis bas les armes. La fin de la guerre 1 tant que la destruction de l'Etat ennemi. n'a que le droit d'en tuer les défenseurs, t qu'ils ont les armes à la main; mais sitôt qu les posent & se rendent; cessant d'erre en mis, ou plutôt inftrumens de liennemi, tedeviennent simplement hommes, & le va queur n'a plus aucun droit fur leur vie. I. faux , dit très-judicieusement Montesquie Elp. des Loix Liv. XV. ch. 2. qu'il foir permi tuer dans la guerre, autrement que dans le ca: nécessié. Les biens des particuliers ne doiv pas moins être respectés par le vainqueur. justice lui permet bien de s'emparer, en I ennemi, de tout ce qui appartient au Publ mais elle veut que la personne & les biens Membres de l'Erat vaincu soient en sûreté. d'ailleurs . comment violetoit - on les Loix l'humanité sans être injuste? Il faut croire M. Pellout er a été effravé par l'autorité Jurisconsultes qu'il cite. S'il avoit examine question, son cœur n'auroit pas manqué combattre des maximes si étranges, & qui f auss barbares; aussi funestes à la Société o la courume d'immoler des victimes humaine la Divinité. Nose de l'Editeur.

de leur nuire; ils pouvoient même fe rendre coupables d'impiété, en offrant à la Divinité des facrifices quelle déteste; mais, au moins, ne commettoient-ils point d'injustice, en faisant mourir des ennemis que le fort des armes avoit livré entre leurs mains.

Cependant, les Peuples Celtes n'étoient pas, pour cela, plus excufables, puisqu'ils immoloient encore leurs propres Concitoyens, & souvent même les personnes à qui ils devoient la vie. Il est certain que les vieillards infirmes & décrépits ne pouvoient qu'être sort à charge à des Peuples Nomades, qui changeoient souvent de demeure, & qui suivoient tous la profession des armes. Les vieillards, entretenus pendant leur vie, dans l'idée que l'homme est né pour la guerre, soussiroient aussi avec la dernière impatience des

## 48 Histoire

infirmités qui les mettoient hors d'état de servir.

Enfin , le dogme capital de la Religion des Celtes, qui croyoient ne pouvoir entrer dans le Paradis que par une mort violente, faifoit regarder comme des lâches (73), & même comme des impies, tous ceux qui confentoient à mourir d'une mort naturelle. Il résultoit de ces maximes. (74) que la plûpart des vieillards se tuoient eux-mêmes, tantôt parce qu'ils étoient dégoûtés de la vie tantôt par un point d'honneur, tantôt par un principe de Religion, & tantôt pour suivre une coutume établie. Les enfans croyoient aussi rendre service à leurs peres, & s'acquitter d'un devoir de la piété filiale. en les délivrant de la vie d'une manière qui leur assurât la gloire & la

<sup>(73)</sup> Amm. Marcell. de Alanis lib. XXXI. 649. 3. p. 620.

<sup>(74)</sup> Ci-d. Liv. II. ch. 12, not. 87. 88.

félicité du Paradis, d'autant plus que les vieillards demandoient avec inftance qu'on leur rendît ce bon office. Ainfi, quand les Hyperboréens (75) avoient atteint l'âge de foixante ans, on les conduisoit hors des portes pour leur ôter la vie. Les Aborigines précipitoient dans le Tibre (76) les hommes sexagénaires, & ils les offroient de cette manière au Pere Dis-

Les Scythes Massagétes pratiquoient quelque chose de semblable au rapport d'Hérodote (77). Quand un homme étoit vieux & insirme, sa samille s'assembloit pour l'immoler, avec d'autres animaux, & manger toutes ces viandes mêlées ensemble. C'étoit, selon eux, la plus glorieuse & la plus heureuse de toutes les morts. Au lieu de manger ceux qui

<sup>(75&#</sup>x27; Ci-d. Liv. I. chap. 1. not. 23. 24.

<sup>(76,</sup> Ci-d Liv. I chap. 10. not. 122. Liv. III. chap 6. 6. 11. note 75.

<sup>(77 ·</sup> Liv. II. chap. 4. not. 4.

mouroient de maladie, on les enterroit comme des impies, qui, tout au plus, méritoient d'être la pâture des animaux voraces. Aussi les Massagétes s'estimoient ils malheureux, quand ils ne parvenoient point à être immolés. Les anciens Habitans de la Sardaigne avoient encore la même coutume. Ils immoloient (78) à Saturne l'élite de leurs Prisonniers, & les vieillards qui avoient passé l'âge de soixante-dix ans.

Quoique l'on fit périr ces vieillards d'une manière cruelle, ils alloient cependant à la mort avec des démonstrations de joie; ils regardoient comme une chose ignominieuse qu'un homme placé dans de semblables circonstances, se répandît en pleurs & en lamentations. Il y a plus. Les vieillards eux-mêmes se

<sup>(78)</sup> Suidas in Sardonio rifu. Tom. III p. 287. Tzetz. ad Lycophr. p. 87. Hefych. in Sardon. rifu. Euftath. ad Odyff. XX. v. 302. p. 1893.

présentoient volontairement à la mort. Le moment de leur sacrisse étoit pour eux, le couronnement de leurs plaisirs & leur plus grand triomphe. Ils se régaloient avec leurs parens & leurs amis, chantoient & danseient, se couvroient de l'auriers, & avec cet appareil, ils montoient gaiement sur un rocher, d'où ils se précipitoient, & ils se persuadoient bonnement que cette dernière action de leur vie, leur méritoit d'aller revivre dans le séjour des bienheureux.

Il paroît d'après un passage de Procope, que l'usage barbare d'immoler les vieillards qui n'étoient plus en état de servir la Patrie, avoit été établi parmi les Hérules, Peuple Germain, que l'Empereur Anastase reçut sur les terres de l'Empire (79). « Ayant des coutumes opposées à

<sup>(79)</sup> Procop. Gotth. lib. II.. cap. 14. p. 419.

» celles des autres Nations, ils ne » laissoient vivre ni les vieillards, ni »les malades. Quand un homme » étoit accablé par les infirmités de » la vieillesse, ou attaqué de quel-» que maladie incurable, il étoit » » obligé de prier ses parens qu'ils le » délivrassent promptement de la vie. » Pour cet effet, on dressoit un grand »bucher, fur lequel on mettoit le » vieillard. Ensuite la famille char-» geoit un Hérule, qui ne devoit » être ni parent, ni allié du vieillard, » de l'égorger. Dès que la commis-» sion étoit remplie, les parens met-'» toient le feu au bucher, & ramaf-» foient ensuite les cendres du défunit » pour les enterrer.»

Tertullien & Saint Augustin (86) remarquent après Varron, que les Gaulois offroient aussi à leurs Dieux des vieillards. Il en résulte que cette

<sup>(80</sup> Terrullian, Apologet, cap. 9. Augustime de civit. Del, lib, VII, cap. 19, p. 4074

DES CELTES, Livre IV. 53.

Etrange coutume étoit anciennement établie dans toute la Celtique, & même dans toute l'Europe.

Il y avoit donc entre les Phéniciens, qui étoient des Peuples policés, & nos Celtes, cette différence que chez les premiers, les peres immoloient leurs enfans, au lieu que chez les autres, les enfans rendoient ce service à leurs pères. De quel côté y avoit-il plus de barbarie? Si les Phéniciens disoient qu'un pere est maître de ses enfans, les Celtes pouvoient s'excuser, en disant qu'ils n'ôtoient la vie qu'à des gens à qui elle étoit à charge, & qui demandoient la mort comme une grace, & comme l'unique moyen qui leur restât pour parvenir à la félicité de l'autre vie (81).

<sup>(81)</sup> Le problème paroît être facile a résoudre. A ne consulter que la Politique, les Pheniciens étoient, sans contredit, plus barbares. Ils affoiblissoient l'Etat, en faisant périr ceux qui

## · 44 HISTOIRE

Plusieurs Peuples Celtes substituerent au sacrifice des Vieillards celui des malfaiteurs.

S. IX. Ce que l'on vient de dire doit s'entendre des tems les plus reculés. Dans la suite, plusieurs Peuples Celtes s'écarterent de la coutume générale, & substituerent d'autres victimes en la place des vieillards qu'ils offroient anciennement.
Par exemple, du tems de Jules-Céfar (82), « les Gaulois regardoient
» les voleurs, les brigands, & en
» général, tous ceux qui avoient été
» surpris dans quelque crime, com-

en étoient la véritable ressource. Les Celtes n'osfroient aux Dieux que des hommes presque inutiles à la Société. Si l'on considére les droits de l'humanité, l'usage des Phéniciens étoit encore plus atroce que celui des Celtes. Ceux-ci étoient animés par une piété mal entendue; mais il n'est pas moins vrai qu'ils croyoient rendre service à des hommes pour qui la vie n'étoit qu'un fardeau. Les Phéniciens n'alléguoient qu'une volonté barbare Eussent-ils été les maitres de la vie de leurs enfans, leur cruauté n'en feroit pas moins inexcusable; mais ce droit, qu'ils s'attribuoient, n'étoit pas en lui-même plus raisonnable que le principe de celui des Celtes. Note de l'Editeur.

(82) Cæfar. VI. 16.

me les victimes les plus agréables mu'ils puffent présenter aux Dieux mimmortels. Cependant, quandils ne mouvoient pas affez de victimes mans cette espèce d'hommes, ils me faisoient aucune difficulté d'immoler des innocens (83). » Diodore

<sup>(83)</sup> Le moins déraisonnable des principes des Celtes, étoit, sans doute, celui du sacrifice des hommes coupables, & surtout des meurtriers. Mais par quelle affreuse application, faifoient-ils périr des innocens? & comment, pour de pareils sacrifices, choisissoient - ils les uns plutôt que les autres ? Ce fait est si atroce, qu'on seroit tenté de nier que des hommes avent jamais pû commettre de semblables horreurs. Cependant, la difficulté ne peut tomber que sus la manière, & non sur la substance même du fait. Les sciences ont chacune leur facon de procéder à la recherche des vérités qui sont de leur ressort, & l'Histoire, comme les autres, a ses démonstrations. Les témoignages unanimes d'Auteurs graves, contemporains, désinteressés, en un mot, dont on ne peut contester ni les lumières, ni la bonne foi, constituent la certitude historique, & ce seroit une injustice d'exiger d'elle des preuves d'une espèce différente. En matière de faits, les raisonnemens ne peuvent rien contre les autorités. La coutume d'immoler des victimes humaines, & d'employer,

# de Sicile, qui écrivit quelques an-

pour ces sacrifices, même des innocens, est un de ces usages barbares & révoltans, dont la certitude est trop bien établie pour qu'on en puisse douter; & ce qui paroît plus étrange, c'est qu'on trouve, chez les Nations les plus policées, des exemples de ces cruels sacrifices : qu'on ouvre Manethon, Sanchoniaton, Hérodote, Pausanias, Josephe, Philon, Diodore de Sicile, Denis d'Halicarnasse, Strabon, Cicéron, Jules-César, Macrobe, Pline, Tite-Live, Lucain. la plupart des Poëtes Grecs & Latins; qu'on parcoure les livres de l'ancien Testament ; qu'on fouille dans une partie des Peres de l'Eglise; de toutes ces dépositions jointes ensemble, il résulte que les Phéniciens, les Egyptiens, les Arabes, les Cananéens, les habitans de Tyr & de Carthage; ceux d'Athenes & de Lacédémone; tous les Grecs du continent des îles : les Romains, les Scythes, les Albanois, les Allemands, les Anglois, les Espagnols & les Gaulois, étoient également plongés dans cette cruelle Tiperstition, dont on peut dire ce que Pline disoit autrefois de la Magie; qu'elle avoit parcouru toute la terre, & que ses habitans, tout inconnus qu'ils étoient les uns aux autres , & fi différens d'ailleurs d'idées & de sentimens, s'étoient unis dans cette pratique malheureuse : Ista toto mundo consensere quanquam discordi & sibi ignoto. L'Histoire nous offre une infinité de faits ou d'usages si contraires à la nature, que pour l'honneur des hommes, l'on voudroit les contester, s'ils n'étoient prouvés par des autorités innées après Jules - César, dit (84) « que les Gaulois avoient coutume » de tenir les malfaiteurs en prison » pendant cinq ans, tems après le- » quel ils étoient mis en croix; qu'on » les consacroit ainsi aux Dieux avec » beaucoup d'autres oblations que » l'on brûloit sur de grands buchers, » dressés exprès. » Il dit aussi (85) que « les Prisonniers étoient des vic- » times dont ils faisoient un sacrifice » à leurs Dieux; & qu'il y avoit » même dans les Gaules, quelques

contestables. La raison s'en étonne, l'humanité en frémit; mais, comme après un mut examen, la critique n'oppose rien aux faits qui les attestent, en est réduit à convenir, en gémissant, qu'il n'y a point d'action que l'homme ne puisse commettre, comme il n'y a point d'opinion qu'il ne soit capa' le d'embrasser. Après cela, que l'homme vante sa raison, & qu'il conteste encore la nécessité de la révélation. Note de l'E-diteur.

<sup>(84)</sup> Diod. Sic. V. 214. Les Frisons immoloient aussi, à leurs Dieux, les Malfaiteurs, &, en particulier, les Sacriléges. Ci-d. ch. II. §. 26. not. 223.

<sup>(\$5)</sup> Diod. Sic. V. 214.

» Peuples au milieu desquels s'étoit » établi l'usage d'égorger ou de brû-» ler, ou de faire périr par quel-» qu'autre espèce de supplice, non-» seulement les Prisonniers, mais » encore tous les animaux qu'ils » avoient pris sur l'ennemi. »

On immo'oit des Esclaves.

roît pas que, du tems de Tacite, aucun de ces Peuples (86) que cet Hiftorien a connus, conservassent encore la coutume d'immoler des vieillards. D'un côté, ils offroient à leur Odin les Prisonniers qu'ils faisoient à la guerre. De l'autre, ils immoloient leurs propres Esclaves (87).

<sup>(86)</sup> Les Hérules, dont nous avons fait mention dans le Paragraphe précédent, n'étoient point connus du tems de Tacite. Ils ne paroiffent, dans l'Histoire, que dans les siècles suivans. Procope les fait sortir de l'île de Thulé, & Jornandès, du Danemarck. Procop. Gotth. lib. II. cap. 4. p. 422. Jornand. Get. cap. 3. pag. 612.

<sup>(\$7)</sup> Tacit. Germ. cap. 49. ci-d. Liv. III. ch. 8. 5. 10. not. 105. 106. §. 11. not. 114.

DES CELTES, Livre IV. 59

Ce dernier usage a même existé jusques dans le huitième siècle. C'est alors qu'on voyoit (88) des Chrétiens vendre leurs Esclaves aux Barbares, quoiqu'ils n'ignorassent pas que ceux-ci les achetoient pour les facrisser à leurs Dieux.

Les Gétes avoient une coutume que qui leur étoit particulière. Les Mes-peuples Celt fagers qu'ils (89) dépêchoient à Za-les Villimes par le sort, & il semble qu'on eût pris ce parti pour empêcher qu'il n'y eût de la jalousie & de la contention entre les Citoyens qui aspiroient tous à ce ministère.

On pratiquoit quelque chose de semblable en Suède, où tous les Membres de l'Etat, sans en excepter le Souverain, subissoient la loi du sort dans les solemnités où l'on of-

<sup>(88)</sup> Gregorii III. Papz. Epist. ad Bonif. 112.

<sup>(89)</sup> Ci-d. Liv. III. chap. 14. §. 13. not. 113. 114. chap. 18. §. 6. not. 63. 64.

froit aux Dieux des facrifices humains. Les Suédois regardoient (90) même comme le plus favorable de tous les auspices, quand le fort tomboit sur le Roi, qui étoit immolé au milieu des applaudissemens & des cris de joie de toute la Nation.

Il est très-probable que les Perses (91) & les Illyriens (92) avoient appris des Phéniciens à immoler des enfans. Au reste, les Albanois, établis entre le Pont Euxin & la Mer Caspienne, étoient les seuls de tous les Scythes, qui, dans certains jours, offrissent à leurs Dieux usqu'aux Ministres de la Religion. Lorsque (93) quelqu'un d'entre eux, saisi d'une frayeur violente, que l'on attribuoit à l'esprit de Dieu, se mettoit à courir seul les campagnes & les forêts,

<sup>(90)</sup> Loccen. Antiquit. Suco-Gotth. p. 13.

<sup>(91)</sup> Herodot, VI. cap. 114.

<sup>(92)</sup> Arrian. Expedit Alex. p. 13.

<sup>(93)</sup> Strabo XI. p. 503.

on le lioit d'une chaîne facrée, comme une victime que la Divinité s'étoit choisie elle-même, &, après l'avoir nourri somptueusement pendant une année, on l'immoloit en pompe à la Déesse, qui, à ce qu'on prétend, étoit la Lune.

S. X. Il reste encore à examiner à A quelle Diquelle Divinité les Peuples Celtes vinié officiequelle Divinité les Peuples Celtes on des victioffroient des victimes humaines, &, mes humaioutre cela, dans quel tems, & de
quelle manière on les offroit. La
première de ces questions n'arrêtera
pas long-tems. Quelques-uns des
Anciens assurent que les Gaulois &
les Germains immoloient des hommes vivans à Mercure (94) & à
Mars (95), qui recevoit encore les

(54' Ci-d. Liv. III. chap 6. §. 4. 12. 14. Liv. IV. ch. 3. §. 4. not. 32. §. 6. not. 46. §. 8. not. 79.

<sup>95)</sup> Ci-d Liv. III. ch. 4. §. 7. not. 33. ch. 7. §. 1. not. 10. 14. §. 2. not. 24. Liv IV. ch. 2. §. 11. not. 97. §. 12. not. 119. §. 19. not. 2534 sh. 5. §. 6. not. 47. §. 7. not. 56.

mêmes honneurs parmi tous les Peuples Scythes. D'autres prétendent que ces barbares facrifices s'offroient à Saturne (96) ou à Pluton (97). Dans le fond, tout cela revient à la même chose. Les Etrangers ont désigné (98), fous ces divers noms, le Teut, ou le Dieu suprême des Celtes. Le regardant comme le Créateur du monde & de l'homme, ils croyoient lui rendre hommage de la vie par de semblables sacrifices. L'appellant d'ailleurs, le Dieu de la Guerre, s'imaginant qu'il prenoit plaisir à l'effusion du sang, & que l'on n'entroit dans le Palais où il résidoit, que par une mort violente, ils trouverent dans ces idées des prétextes pour lui

<sup>(96)</sup> Ci-deff. Liv. III. ch. 6. 9. 14. not. 117. 122. 123. 124. Liv. IV. ch. 5. S. 6. not. 39. §. 8. not. 79.

<sup>(97)</sup> Ci-d. Liv. III. ch. 5. §. 7. not. 26. 27. ch. 6. §. 14. not. 115. Liv. IV. chap. 5. §. 9. not. 101.

<sup>(98)</sup> Ci-d. Liv. III. ch. 6. S. 6. & 7.

offrir un culte qui convenoit à la férocité de leur naturel.

On ne peut guères douter que la Terre ne participât ici aux prérogatives du Dieu Teut, & qu'on ne lui offrît, comme à la mere du genrehumain, les mêmes facrifices que l'on présentoit à son mari. Outre que les Germains (99) noyoient les Esclaves dont ils s'étoient servis pour laver le charriot de la Déesse (100), on a vu dans le Livre précédent (101),

<sup>(99)</sup> Ci-d. Liv. III. chap. 8. 5. 3. not. 11, Liv. IV. ch. 5. 5. 9. not. 98.

<sup>(100)</sup> Il ne pouvoit y avoir un moyen plus assuré, pour ensevelir, dans l'ombre du mystere, tout ce qui se passoit dans cette cérémonie. Pous cacher leurs sourberies, il falloit que les Prêtres sussent cruels. « Aussi-tôt, dit Tacite, le Lac » engloutit les Esclaves employés à laver le char » de la Déesse, les étosses qui les couvroient, » & la Déesse elle-même; ce qui pénetre les » esprits d'une frayeur religieuse, & réprime, » toute profane curiosité sur un mystere que » l'on ne peut connoît e, sans qu'il en coûte la » vie à l'instant. » Tacit. Germ. 40.

<sup>(101)</sup> Ci-d. Liv. III. ch. 8. 9. 9.

#### 64 Histoire

que la Diane Taurique, à laquelle les Scythes facrifioient tous les Grecs qui tomboient entre leurs mains. étoit indubitablement la terre, la grande Déesse de ces Peuples (102), à laquelle les Thraces immoloient aussi des Vierges.

Peut être les Celtes offroient-ils encore du fang humain aux Dieux fubalternes, qui, felon la doctrine de ces Peuples, résidoient dans les élémens. Il femble qu'on peut l'inférer d'un passage de Lucain où il est. dit (103) que l'autel de Taranis n'est pas moins redoutable que celui de la Diane des Scythes. Le Taranis des Gaulois étoit, selon les apparences, le même que le Thor des Peuples Septentrionaux, c'est-à-dire, un Dieu d'un ordre inférieur, qui étoit chargé de la direction de l'Athmosphère,

<sup>(102)</sup> Stephan, de Urb. pag. 512.

<sup>(103)</sup> Ci.d. Liv. III ch 6. 9. 15. not. 141.

DES CELTES, Livre IV. 65 & préfidoit, en cette qualité, aux vents & aux orages. Procope remarque aussi que les Francs qui suivirent le Roi Theudibert en Italie (104), « s'étant rendus maîtres de la » Ville de Pavie, immolerent les » femmes & les enfans des Goths » qu'ils y trouverent, & jetterent » leurs corps dans le Pô, auquel ils » les offroient comme les prémices » de la guerre. » On voit dans ces paroles, que les Germains, qui offroient communément (105) des chevaux & d'autres animaux aux Génies qui réfidoient dans les Fontaines & dans les Fleuves, leur immoloient quelquefois des victimes humaines. Néanmoins, il paroît, autant qu'il est posfible d'en juger, qu'on ne le faisoit que dans des cas extraordinaires; le plus excellent de tous les facrifices

<sup>(104)</sup> Liv. III. ch. 9. 6. 4 not. 23. (105, Ci-d. Liv. III. ch. 4. 6. 2. not. 10.

#### 66 HISTOIRE

ne s'offroit ordinairement qu'as grandes Divinités, c'est-à-dire, Teutates & à la Terre, qui avo concouru avec lui à la production d Phomme.

S. XI. A l'égard du tems que le

On officit les Cacrinces des maines, furtale.

victimes hu- Peuples Celtes choisissoient pour o tout, dans le frir les victimes humaines, on a v tems de l'As-semblés aénés dans le troisiéme Chapitre de ce L vre, que l'ouverture du champ o Mars, ou de l'Assemblée générale c chaque Peuple, se faisoit, ordinair ment, par de semblables facrifice Le fait est certain par rapport au Scythes (106), aux Germains (107) & aux Aborigines (108), & il n'e pas fans vraisemblance que les Gau lois (109) aient eu le même usage En comparant le passage de Diodoi de Sicile, où il est dit (110) que « le

<sup>(106)</sup> Ci-d. ch. II S. 11. not. \$3.

<sup>(107)</sup> Ci d. chap. III. §. 4. not. 32. 33.

<sup>(108) (</sup>i-d. ch. 3. §. 4. not. 39. 40.

<sup>(109)</sup> Ci.d ch. 3. §. 4. not. 37.

<sup>(110)</sup> Ci-d. S. 9. not. 84.

"Gaulois tenoient les malfaiteurs en prison pendant cinq ans avant que de les offrir aux Dieux, "avec celui d'Hérodote, qui porte (111) que «les Gétes dépêchoient tous les cinq mans un Messager à Zamolxis, " il semble que l'on peut en conclure que ces Peuples avoient quelque grande cérémonie tous les cinq ans, comme les Danois (112) en avoient une qu'ils célébroient au bout de neuf ans.

Outre ces jours fixés par les Loix ou par la Coutume, pour offrir aux Dieux du fang humain, les Cèltes en offroientencore, extraordinairement, en mille circonstances différentes. On en trouvera plusieurs exemples dans les passages déja cités. Les malades (113) offroient de semblables. facrifices pour obtenir du Ciel leur

<sup>(111 )</sup> Ci-d. Liv. III. ch. 14. §. 13. not. 113.

<sup>(112)</sup> Ci-d. ch. 3. 5. 5. not 44.

<sup>(113)</sup> Ci-d. Liv. III. ch. 17. §. 6. not. 15.

Différentes
anières
immoler les rens passages, déja cités, que les
idimes hu
aines,
tes immoloient les victimes hu

<sup>(114)</sup> Ubi su rà.

<sup>(115)</sup> Ci-d. 5. 10. not. 104.

<sup>(116)</sup> Ci-d. ch. 2, 5, 24, not. 194.

# DES CELTES, Livre IV. 69

fies en différentes manières. On croiroit même volontiers que ces Peuples avoient conçu cette idée barbare
& ridicule, que la Divinité prenoit
plaisir à voir inventer quelque nouveau supplice pour faire périr les
hommes que l'on sacrisioit à son honneur. On les noyoit (117), on les
pendoit (118), on les mettoit en
croix (119), on les perçoit de slèches
(120), on les jettoit en l'air (121)
pour les recevoir sur des lances, on
les poussoit (122) dans d'affreux précipices, on les assommoit (123) à
coups de massue, on les faisoit mou-

<sup>(117)</sup> Ci-d. Liv. I. ch. 10. p. 194. Liv. III. ch. 6. §. 11. not. 75. §. 14. not. 117. ch. 8. §. 3. Not. 11. ch. 9. §. 4. not. 23.

<sup>(118)</sup> Ci-d S. 7. not. 79. ci-dessous act. 128. Tacit. Ann. 161.

<sup>(119)</sup> Ci-d. S. 9. not. 84. ci-dessous, not. 132.

<sup>(120)</sup> Ci-d. §. 7. not. 63. ci-dessous, not. 132.

<sup>(121.</sup> Ci-d. Liv. III. ch. 6. §. 15. not. 195.

<sup>(122)</sup> Ci d. S. 8. not. 78. ci-dessous, not. 128. (123) Herodot. IV. 103.

rir (124) sous le bâton, on les enters roit (125), ou on les brûloit (126) tout vivans.LesGaulois pratiquoient à cet égard, quelque chose d'extrêmement cruel. Ils formoient (127) avec de l'osier de grands colosses qu'ils emplissoient de bois & de foin : on y enfermoit ensuite des hommes & des animaux de toute espèce pour en faire un feu de joie. En un mot. comme le disoit Procope, en parlant des Habitans de l'île de Thulé (128): "Ouand ces Peuples facrifioient un » Prisonnier, ils ne se contentoient » pas de lui ôter la vie, il falloit qu'il » fût pendu, froissé sur des épines, » ou qu'on le fit périr cruellement » par quelque autre espèce de sup-» plice. »

<sup>(124)</sup> Ci-d. S. 8. not. 78.

<sup>(125)</sup> Ci-d. not. 118. & S. 9. not. 91. Liv. III. ch. 6. S. 13. not. 98. ch. 5. S. 7. not. 26. 27.

<sup>(126)</sup> Ci d. S. 7. not. 62. Czsar. I. 53.

<sup>(127)</sup> Ci-d. §. 9. not. 84.ci-dessous not. 132. Cxfar VI. 16.

<sup>(128)</sup> Procop. Gotth. lib. II. cap. 15. p. 424.

endant l'usage le plus ordiétoit (129) de faire mourir glaive les hommes que l'on aux Dieux. Il falloit que l'exése sit de cette manière, lorsfacrissice étoit divinatoire, que les Devins jugeoient de r par le sang & par les entrailvictimes. Les cérémonies que rérvoit en les immolant de tanière, étoient à peu-près les dans toute l'Europe.

us avons vu (130), par exemque les Scythes égorgeoient risonniers sur un vaisseau destervir de théâtre pour cette ation. Ils répandoient ensuite ng qu'ils avoient reçu dans ce au, sur l'épée qui étoit le simude leur Mars. » Hérodote qui

Tacit. Ann. I. 61, ci-d. §. 4, not. 25.

. 51. §. 7. not. 62. §. 8. not. 79. §. 9.

& ch. 2. §. 19. not. 113, ch. 4, §. 23.

Ci d. ch. 2. S. 11. nov. \$3.

## 12 HISTOIRE

rapporte ces particularités, ajout « qu'ensuite les Scythes coupoien » le bras droit des hommes qu'ils » avoient égorgés, & qu'ils le jet- » toient en l'air. » Cette cérémonie étoit, selon toute apparence, un hommage qu'ils rendoient au Dieu Mars, de ce qu'il avoit abattu la force de leurs ennemis.

Chez les Cimbres (131), « les Prê » tresses égorgoient les Prisonnien » sur une grande cuve, & obser » voient, avec beaucoup de soin » la manière dont le sang couloit » Ensuite elles disséquoient le cada » vre, & en examinoient les entrail » les selon les regles de la divina » nation. » Dans les Gaules (132), « la » Devin frappoit la victime au désau » des côtes, & tiroit de la palpita » tion de ses membres divers présa » ges sur l'avenir. »

<sup>(131)</sup> C -d ch. 2. §. 24 not. 194. (132) Ci-d ch. 4. §. 14. not. 141. Str. IV. 198

DES CELTES, Livre IV. 73 Cela se pratiquoit de la même manière & dans les mêmes vues par les Lustains (133) qui sont les anciens Habitans du Portugal, & par les Albanois (134), avec cette différence. néanmoins, qu'après avoir immolé un Prisonnier, les Lusitains lui coupoient la main droite pour la consacrer aux Dieux, c'est-à-dire, pour la clouer à un arbre consacré: les Albanois, au contraire, portoient le cadavre tout entier dans un certain lieu, où tous ceux qui avoient assisté à la cérémonie, alloient le fouler aux pieds. En voilà assez pour montrer que ce qu'il plaisoit aux Celtes d'appeller le plus excellent de tous les cultes & de tous les facrifices, n'étoit dans le fonds, qu'une cruelle & détestable superstition. Pourquoi parleroit-on plus long-tems de ces horreurs dont la seule idée fait fré-

<sup>(133)</sup> S rabo III. p. 154.

<sup>(134)</sup> Ci-d. §. 9. not. 104.

### 74 HISTOIRE

mir, dont le fouvenir deshonor l'humanité, & rabaisse si fort la rai son qui rend les hommes si orgueil leux?

Les Celtes toient ente à leurs cux des ar i ux de tou espèce.

\$. XIII. Outre les victimes humaines, les Peuples Celtes offroient en core à leurs Dieux des animaux de toute espèce, des bœuss (135), des brebis (136), des pourceaux (137) des chevres (138). Il y avoit, cependant, deux choses qui distinguoient leurs sacrifices de ceux des autres Payens.

immoloides che-

En premier lieu, ils immoloient fréquemment, non-seulement des

<sup>(135,</sup> Ci-d. Liv. III. ch. 4. §. 1. not. 6. ch. 9. §. 4. not. 29. Pline, parlant des ceremonies que les Druides observoient en cueillant le gui de chêne, dit qu'ils commençoient par iurmoler deux taureaux blancs. Plin. Hist. Nat. 1. XVI. €20. 44. p. 312.

<sup>(136)</sup> Ci-d. §. 9. not. 88. & Liv. III. ch. 4. §. 1. not. 6.

<sup>(137)</sup> Les Suédois en offroient, selon Olaus Rudbeck Atlant. cap. 5. §. 8. p. 109.

<sup>(138)</sup> Ci-dessous, not. 140.

DES CELTES, Livre IV. 75 chevaux, mais encore des chiens, ce qui n'étoit pas en usage, ou ne se pratiquoit, au moins, que tres-rarement parmi les autres Payens. Le cheval est celui de tous les animaux dont les Guerriers ont toujours fait le plus de cas, & dont ils tirent effectivement le plus de service. Par cela même, les Scythes & les Celtes regardoient le cheval comme la victime la plus excellente & la plus agréable que l'on pût présenter aux Dieux, après les victimes humaines. Cen'est pas dans cette seule occasion, que les inclinations guerrieres de ces Peuples influoient sur leur Religion. Ainsi (139), "les Scythes, dans »toutes leurs folemnités, immoloient » principalement des chevaux; » & cet usage, au lieu de leur être particulier, s'étendoit (140) ancienne-

<sup>(139)</sup> Herodot, IV. 6. ci d. Liv. III. ch. 12. §. 5. not 33.

<sup>(140)</sup> Florus IV. 12. Olafs Saga ap. Rudbeok

ment à tous les Peuples de l'Europe, & même (141) aux Perses, aux Amazones (142), & aux Troyens (143). Il s'étoit aussi conservé parmi les Romains (144) qui le tenoient des Aborigines, comme les Lacédémoniens (145) l'avoient reçu des Pélasges & des Doriens dont ils étoient descendus.

Sacrit des A l'égard des chiens, on voit que les Thraces (146) & les Cariens (147) en offroient communément à Diane

Atlant. cap. 5. \$. 18. p. 110. Paulan. Attic. cap, 21.p. 50. Voyez ci-d. Liv. III. ch. 4. \$. 1. not. 6. \$. 2. not. 10. Liv. IV. ch. 3. \$. 5. not. 45.

(141) Ovid. Fast. lib. I. v. 385. Herodot. VII.

(142) Valer. Flacc. Argonaut. II. 256. V. 21, (143) Ci-d. Liv. III. ch. 9 §, 4. not. 29.

(144) Pomp. Festus p. 28. 29. Festus Pauli Diaconi p. 345. Julian. Orat. V. p. 176.

(145) Voyez la note précedente.

(146) Qvid. Fast. I. v. 289. Tzetz. ad h. b. p. 12. Stephan. de Urb. p. 375. Suid. in Samorthraco III. 280. & in an' u ris Tom. I. p. 108. Hesychius. ci-d. chap. 3. §. 5. not. 4.

(147) Suidas Tom. II, 244. Clem. Aleg. Sohort, ad Gent. Tom. I. p. 25.

DES CELTES, Livre IV. 77 ou à Hécate, c'est-à-dire, à la Terre. Cet usage paroissoit tout-à-fait étrange en Orient, où le chien étoit détesté comme un animal impur, sans doute parce que dans ce Pays, fon corps exhale une odeur insupportable; mais il ne devoit surprendre ni les Grecs, ni les Romains (148), qui avoient eux-mêmes de semblables facrifices. On fait, d'ailleurs, que la superstition vouloit qu'on offrit aux Dieux du Paganisme tout ce que l'homme avoit de plus précieux; de sorte qu'il ne faut pas s'étonner que des Peuples qui, dans le commencement, ne s'appliquoient pas à l'agriculture, & dont toutes les richesses consistoient dans le bétail qu'ils conduisoient d'un pâturage à l'autre, aient regardé un animal, qui leur étoit utile, & même nécessaire pour la garde de leurs troupeaux & de

<sup>(148)</sup> Plutarch. Quast. Rom. 52. 68.

## 78 HÍSTOIRE

leurs charriots, comme une victim excellente & très-agréable à la Di vinité. Le Guerrier offroit ses che vaux, & le Berger ses chiens. N'é toit-ce pas le plus grand sacrific qu'ils pussent faire?

En second lieu, les Peuples Celte disséroient des autres Payens dans l manière d'immoler les animaux, & d'offrir les sacrifices. Au lieu d'égoi ger les victimes, il leur étoit plu ordinaire de les assommer (149), o de les étrangler. D'ailleurs, ils ne bri loient aucune partie des animau qu'ils avoient sacrifiés, & à propre ment parler, ils n'en offroient au Dieux que la vie, ou, tout au plus la tête (150) que l'on clouoit à u arbre consacré. Après quelques prières que le Sacrificateur prononço

<sup>(149)</sup> Herodot, IV. 60. 61. Straho XV. 73

<sup>7:3.</sup> (150) Ci-d. ch. 2. 5. 18. not. 109. Agathi lib I. p. 18.

fur la victime, foit en l'offrant, foit en la disséquant, il la rendoit à celui qui l'avoit présentée pour la manger avec ses parens & ses amis, dans le Sanctuaire même où elle avoit été immolée, de sorte que le festin faisoit toujours la clôture des sacrifices, & des Assemblées Religieuses.

S. XIV. Il ne sera pas nécessaire les aut d'entrer dans le même détail, par cu te des rapport aux autres parties du culte ciant de que les Peuples Celtes rendoient à Hymnest leurs Dieux, parce qu'on a déja eu occasion d'en parler fort au long dans les Livres précédens. Par exemple, on a vu que ces (151) Peuples chantoient dans leurs Assemblées, des hymnes sacrés destinés à les former, non-seulement à la piété, mais aussi à la bravoure, qui étoit la vertu dont ces Peuples scrisoient le plus de cas. On a vu (152) encore que ces

<sup>(15:)</sup> Ci-d. Liv. II. ch. 10. p. 212. & suiv. (152) Ibid. p. 218. & suiv.

hymnes se chantoient au son des inktrumens. & avec divers mouvemens du corps, de manière que chaque cantique avoit non-seulement fon air, mais même sa danse partieulière. D'après cela, comment seroit-on furpris que la danse, inséparable du chant des hymnes, fût une partie (153) du culte des Dieux parmi les Celtes. C'est aussi ce qui se pratiquoit parmi les autres Peuples Payens, & même au mileu des Juiss.

eftins fan'étoient : partirs au cul-

La coutume de célébrer des festins facrés dans les Temples & dans les Celtes. Sanctuaires (154) n'étoit pas plus particulière aux Celtes. Le Payen, regardant la Divinité comme appaisée par le facrifice qu'il venoit de lui offrir, exprimoit sa satisfaction & sa reconnoissance en mangeant avec ses

<sup>(153)</sup> Ci-d Liv. II. ch. 10. p. 232. 233. Liv. III. ch. 6. 5. 3. not. 4 ch. 8. 5. 7. not. 52. ch. 17. S. 3. not. 4.

<sup>(154</sup> Ci-d. Liv. II. ch. 13. p. 360 Liv. IV. ch. 2. §, 32. ch. 3. §. I. not. 5. §. 4. not. 3.8.

DES CELTES, Livre IV. 81 parens & ses amis, dans quelque endroit du Temple, cette partie des victimes qui leur étoit rendue par ks Sacrificateurs; & l'on ne peut disconvenir que ces repas, pourvu qu'on n'y fortît pas des bornes de la sobriété & de la modestie, ne pussent ervir à cimenter l'union qui doit laturellement régner entre les memres d'une même Société & d'une nême Religion. On voit dans Héroote (155), que Zamolxis, qui étoit 2 Souverain Pontife des Gétes. réaloit fouvent dans sa retraite les eigneurs de sa Nation, & qu'il protoit de cette occasion pour leur eneigner l'immortalité de l'ame. Il n'y voit en cela rien que de très-louale; mais il faut avouer qu'il se comnettoit ordinairement d'étranges exès dans les festins que les Celtes fai-

<sup>( : 55`</sup> Herodot. IV. 95. Voyez. ce qui a été dit e Zamolxis ci-d. ch. II. §. 28. not. 233. ch. IV. . 12. not. 127.

foient à l'honneur de leurs Dieux.

L'on observera d'abord que ces festins se réitéroient trop souvent. Par exemple, les Celtiberes (156) » passoient toutes les nuits où la Lune » étoit pleine, à danser & à se ré- » jouir avec leurs familles hors des » portes. » Toutes les sois que les Gaulois faisoient la cérémonie de cueillir le Gui de chêne, il falloit (157) « que l'on commençât par pré- » parer un facrifice & un festin au » pied de l'arbre. »

2°. Ces festins duroient ordinairement (158) plusieurs jours, & quelquesois (159) des semaines entières. Que ne devoit-on pas craindre de ces excès?

D'ailleurs, les Celtes passoient toutes leurs sêtes à se goger de vian-

<sup>(156)</sup> Ci-d. Liv. III. ch. 6. §. 3. not. 4.

<sup>(157</sup> Plin. Hift. Nat. 1. XVI. cap. 44. p. 312. (158) Ci-d. Liv. III ch 9. §. 4. not. 22.

<sup>(159)</sup> Ci-d. Liv. III. ch. 8. §. 3. not. 11,

## DES CELTES, Livre IV. 83

5, & à s'enivrer. Ce n'étoit pas asd'y manger la chair des victimes l'on avoit immolées, il falloit y orter encore (160) des proviis de toute espèce, & sur-tout de ids tonneaux de bierre, que l'on nanquoit jamais de vuider pent la folemnité. Ainfi Saint Coban, passant dans le territoire de gentz fur le Lac de Constance, y iva les gens du Pays qui se prépient à offrir un sacrifice à leur lan, & (161) au milieu de l'Asblee, un grand tonneau de bierre pouvoit tenir vingt bariques, ou moins.

°. C'étoit encore pendant ces fesque l'onbuvoit dans les cornes, ur-tout dans les crânes que l'on servoit pour cet usage (162) dans

<sup>50&#</sup>x27; Ci-d. Liv. III ch. 9. § 4. not. 22.

it Vita S. Columbani ap. Duchesne, T. II.

<sup>5 5 4</sup> 

<sup>12,</sup> Ci-d Liv. H.ch 3, not. 78, 83.

les Sanctuaires. Chacun des affictants étoit obligé de vuider une coupe entière, premiérement en l'honneur (163) du Dieu Vodan, ou Odin, ensuite en l'honneur de la Terre & des autres Dieux. Après avoir bu en l'honneur des Dieux, on buvoit en l'honneur des Héros dont il étoit fait mention dans les cantiques que l'on chantoit pendant la solemnité. Des Héros on passoit aux amis désunts & vivans: en un mot, on ne cessoit de porter de nouvelles santés jusqu'à ce que la boisson manquât.

4°. De-là il arrivoit que les sètes des Celtes étoient un tems de crapule & de débauche, pendant lequel personne ne sortoit de l'yvresse. Quand un ennemi pouvoit les surprendre dans un de ces sessins, il les (164) trouvoit endormis, & cou-

<sup>(163)</sup> Keysler p. 351. & seq.

<sup>(164)</sup> Voyez en un exemple dans Tacise Annal. I. 50.

oient embrassé le Christianise se rendre aux festins que les célébroient à l'honneur de lieux. Cette Loi étoit conforssprit de l'Evangile. Tous ceux stoient à ces festins, rendoient amage religieux aux fausses Dides Payens, & vuidoient une sieurs coupes à leur honneur. précisément ce que St, Paul vit (166) boire le calice des Dé-

Capit. Karol. M. de Partibus Saxon. z. Capit. Tom. J. p. 254. Keysler

a Considérez les Israëlites selon la ceux d'entr'eux qui mangent de la vicmmolée, ne prennent-ils pas ainsi part tel? Est - ce donc que le venille dire

#### 86 HISTOIRE

:

mons, & participer à leur table.

Grégoire-le-Grand (167) « a » permis aux nouveaux convert » célébrer auprès des Eglifes & » louange du vrai Dieu, les fet » folemnels que les Payens faifo » à l'honneur de leurs Divinité Cette condescendance étoit loual parce qu'il s'agissoit d'une chose en elle-même, n'étoit ni bonne mauvaise; les Apôtres avoient même permis aux Juiss Chrét d'observer les cérémonies de la La permission du Pontise Romain généra bientôt en abus. Le lieu s

y vous n'ayez aucune société avec les Dén y Vous ne pouvez pas boire le calice du y gueur & le calice des Démons. Vous ne y vez pas participer a la table du Seigneur y mangeant le pain Eucharistique, & avoir y à la table des Démons, en vous nouri y de ce qui a été offert aux Idoles. y 1. Co 19. 20, 21.

<sup>(167)</sup> Gregorii M. Ep. ad Millitum A tem in Francia lib. IX. Ep. 71. ap. Du Fr Tom. II. pap. 36.

DES CELTES, Livre IV. 87 toit profané par les abominations ue l'on y commettoit, & qui font fuite naturelle de l'ivrognerie. es festins que les Chrétiens faisoient rès des Eglises, ou même dans les glises, étoient de véritables Bacanales Charlemagne se vit obligé 168) de les défendre. On ne sait si 1 Loi de cet Empereur remédia à abus, & si les festins dont il s'agit urent abolis dans les terres de son béissance, mais il est constant que es Peuples du Nord ont conservé es repas facrés, long-tems après woir reçu le Christianisme (169), & qu'ils y pratiquoient des cérémonies Payennes. Par exemple, on y

<sup>(168)</sup> Capit, Kar. M. lib. II. Tit. 11. p. 925. (169 Voyez la Dissertation de M. Keysler, mi apour titre: Dissuitiones de interdicto carnes majorum nostroma, & composationibus sacres majorum nostroma, in Antiquit. Sep entr. p. 322. & seq & Du Fresne Glossa. au mot Bibere in amore sanctram. Tom. I. pag. 107. & à celui Cornu, 183 1340.

vuidoit des coupes à l'honneur d Pere (170), du Fils, du Saint-Espris de la Sainte Vierge, de St. Etienne de St. Nicolas, de St. Martin, & d tous les Docteurs de l'Eglise; e buvant à l'honneur de la Divinis (171) & des Saints, on leur faiso des présens & des donations pieus qui tournoient au prosit des Prêtre

## CHAPITRE VI.

Des superst:- S. I. Suivant le plan qu'on s'et sions des Peuples Celtes.

dans ce Chapitre, des superstition des Peuples Celtes. Cet objet seu pourroit sournir la matière d'un gro Livre. Mais d'autres ont déja écri sur ce sujet. Il est d'ailleurs fâchem

<sup>(170)</sup> Ritus Nuptial. Islandorum ap. Keyse pag. 350. Christian. de scala in vita Sancti Ven ceslei p. 56. ap Du Fresne. p. 607.

<sup>(171)</sup> Olaus Worinius ad Fastos Danicos & Du Freine p. 1340.

DES CELTES, Livre IV. 89 le s'arrêter long-tems à des égarenens si marqués, & qui étoient l'oprobre de la raison, autant que de la teligion. On va donc traiter cette natière avec le plus de précision qu'il sera possible.

Les superstitions communes à tous es Peuples Celtes, peuvent être réluites à deux chess généraux, les Divinations & la Magie.

S. II. A l'égard des Divinations, Elles confil 'est une question célebre dans les dans les dans les loient 1°. dans les Divid Ecoles, si ce qu'on appelle le futur nations, contingent, peut être prévu par quelque intelligence que ce soit. Bien des Philosophes ont prétendu que, comme il n'y a aucune puissance qui puisse s'étendre à des choses impossibles & contradictoires, il n'est pas possible aussi d'acquérir une contoissance certaine des choses qui sont ncore incertaines & contingentes.

On peut voir dans Cicéron (1), de

<sup>(1)</sup> Cicero de Divinat, lib. II. cap. 17. 18.

Tome VIII.

quelle manière ceux qui étoient 'd'un autre sentiment, se tiroient de cette difficulté. Au reste, la question est décidée pour tous ceux qui reconnoissent la Divinité des saintes Ecritures. On trouve dans les Livres de l'Ancien & du Nouveau Testament, un grand nombre d'Oracles qui ne permettent pas de douter que Dieu ne prévoie jusqu'aux événemens qui dépendent de la détermination libre de l'homme, & du concours de certaines circonflances qui pouvoient varier jusqu'à l'infini. Mais, sans rien ôter à la science de, Dieu, il faut convenir, après cela, qu'entre les choses que l'homme fouhaiteroit de favoir, & qu'il ne fauroit découvrir par ses propres lu-, mières, il y en a une infinité que la sagesse de Dieu ne doit pas lui découvrir. Les causes secondes agissent, par exemple, sous la direction de la cause première; elles sont souvent

DES CELTES, Livre IV. 91 moyens & des instrumens dont eu se sert pour exécuter ses pros desseins. Il n'est donc pas à proque l'homme soit instruit des es & des desseins de Dieu, d'une nière qui le mette en état de trour l'ordre des événemens, & de anger le plan de la Providence. Dans toutes les choses qui dépenit de notre liberté, l'homme est uit à se servir de ses lumières, pour isir entre le bon & le mauvais ti. Il n'est pas naturel que Dieu blisse un Oracle pour lui annonlequel des deux partis il prendra. homme veut-il favoir s'il fera heux dans l'état de mariage? c'est une sstion qu'il doit décider par sa pre sagesse, parce que la solution problême dépend de la bonté du ix qu'il fera, & des dispositions il apportera lui-même à cet état. in, il faut avouer que la Provi-

ice a pourvu à la tranquillité de

### 92 HISTOIRE

l'homme, en dérobant à ses regardes événemens absens & éloigné Il voudroit avoir une connoissant claire de tout ce qui l'attend dans l'venir, & le plus souvent il y trouveroit son supplice. La vue certain d'un mauvais succès, ou d'un minévitable, ne seroit propre qu'à décourager & à le tourmenter inustant.

Les Peuples Celtes avoient, sur c point, des idées toutes différente Reconnoissant que rien n'échappe la science divine, ils en concluoier que l'amour que Dieu a pour la ve rité & pour la justice, l'oblige a de clarer aux hommes toutes les chose qu'il leur importe de savoir, & qu'ils ne sont pas en état de décou vrir par eux-mêmes. Ainsi toutes le sois qu'il s'agissoit d'un cas douteur ou d'une délibération importante par rapport à laquelle il auroit ét dangereux de se tromper, au lieu d

DES CELTES, Livre IV. 92 décider la question par leurs propres lumières, ils préféroient de consulter la Divinité, dont les réponses étoient toujours infaillibles. Ils en concluoient encore que la Divinité résidant dans toutes les parties de la Nature, dans l'air, dans l'eau, dans le feu, dans les animaux, & même dans l'homme, en qui elle produit des mouvemens naturels & indélibères, on pouvoit aussi l'interroger & recevoir ses réponses par tous ces différens véhicules. La voix de la Nature étoit la voix même de la Divinité. Ces conséquences qui étoient fausses & insoutenables. comme on l'a montré ailleurs, servoient de fondement à la Physiologie, c'est-à-dire, à la science des diyinations, parmi lesquelles il y en avoit qui étoient aussi dangereuses & aussi cruelles, qu'elles étoient vaines & superstitieuses.

S. III. L'une des divinations les il y avoit plusieurs sources

94

l'ivinas ; la plus éditée de duct.

plus accreditées parmi les Celtes, c'étoit le duel, dont on a eu occafion de parler fort au long dans un des Livres (2) précédens. On ne doit le considérer ici qu'autant qu'il étoit une divination, un jugement de Dieu, dans lequel la Providence déclaroit à l'homme, d'une manière extraordinaire & surnaturelle, des choses qu'il n'auroit pu découvrir par d'autres voies. On recouroit à ce jugement dans deux cas principaux.

1°. Quand les Peuples étoient convoqués pour délibérer sur quelque sujet important, & que l'Assemblée avoit de la peine à se déterminer, soit parce que l'affaire étoit embarrassante & pleine de dissicultés, soit parce que les avis étoient partagés, & dans une espèce d'équilibre, on prenoit le parti d'ordonner le duel, & de remettre à la décision de la Providence une question que les

<sup>(2)</sup> Ci-d. Liv. II. chap. 13. p. 300-324.

DES CELTES, Livre IV. 95 mmes ne pouvoient pas, ou ne uloient pas décider. On voit, par emple, dans Hérodote (3) « que es Scythes, nouvellement venus 'Asie, ayant attaqué les Cimméiens dans leur Pays, les Chefs des erniers furent d'avis de résiller à ennemi, au lieu que le Peuple royoit qu'il valoit mieux se retier. Les deux partis n'ayant pu s'acorder, il fut convenu que la quesion feroit décidée par le combat l'un nombre égal de personnes, hoisies de part & d'autre. » Selon apparences, les Champions du iple remporterent la victoire, isque les Cimmériens abandonent leur Pays, & passerent dans fie-Mineure.

Dette même divination se pratipit aussi chez les Peuples de la manie (4). « Dans une guerre aportante, dit Tacite, les Ger-

Herodor, IV. 11.

Tacit. Germ. cap 10.

mains ont encore une autre façon » de deviner quel sera l'événement. » A quelque prix que ce soit, ils sont » un Prisonnier, qu'ils sorcent de se » battre avec un de leurs plus braves » Guerriers. Les deux Champions » font armés chacun à la manière de » son Pays, & la fortune du vain-» queur semble pronostiquer celle » de sa Nation. » L'histoire de Paul Diacre fournit un exemple d'un semblable duel (5). Les Lombards ayant demandé aux Affipites la permission de passer dans leur Pays, & ceux-ci, après une mûre délibération, trouvant de la difficulté à accorder la demande, on demeura d'accord que chaqueNation fourniroit un Esclave, pour décider le différent par le duel. Le Champion des Lombards ayant remporté la victoire, leur demande ne souffrit point d'opposition.

<sup>(5)</sup> Paul. Diac. Hist. Long. lib. I. cap. 9. pag. 357. 358.

<sup>20,</sup> On

DES CELTES, Livie IV. 57 20. On avoit encore recours au el dans les causes criminelles, pour nnoître de cette manière, la vérité certains faits qu'il n'étoit pas posle de découvrir par d'autres voies. nand un homme étoit accusé de eurtre, d'adultère, d'empoisonneent, ou de quelqu'autre crime catal, si l'accusateur ne fondoit son tion que sur des soupçons, des ines ou fur d'autres demi-preus, il étoit permis à l'accusé de deınder à être reçu à se purger par duel: & souvent le Magistrat luime ordonnoit le duel . comme le il moyen de découvrir la vérité. ette Loi étoit bonne dans un cerns sens. Elle empêchoit qu'un scéat n'intentât témérairement une ion qu'il étoit obligé de soutenir péril de sa vie, supposé qu'elle trouvât destituée de preuves sussiites (\*). Mais, à d'autres égards,

<sup>\*</sup> Cette affertion est entiérement incompré-Tome VIII. I

## 98 HISTOIRE

cette même loi étoit injuste & p nicieuse, parce qu'elle donnoit t jours gain de cause au plus fort. homme brutal & méchant pour hardiment accuser des innocens nier avec la même effronterie crimes qu'il avoit commmis, pour qu'ils ne sussent pas avérés. Il é sur de gagner sa cause par le du parce qu'il savoit mieux manier sépée.

Quoiqu'il en foit, on procéd de cette manière devant les Tri naux des Celtes. Les anciennes L y font formelles. Voici ce que po fur cet article, celle des Allema (6). « Si un homme qui en accuse

hensible. Le Scélérat n'aura-t'il pas autan bravoure pour soutenir ses crimes, que l'I aête homme pour désendre son innocer L'audace excite le premier : le second se pose souvent sur le témoignage de sa pr conscience : celui-ci se sie sur la bonté d cause r celui-là n'a d'existence qu'avec le cr Note de l'Editeur.

<sup>(4).</sup>Leg. Alaman, Tig. XLIV. p. 375.

putre de quelque crime capital, e peut prouver son accusation, sera permis à l'accusé de se justier par la voie des armes. » La Loi anciens Bavarois dit (7): « Si un omme accusé par un seul témoin avoir conspiré contre la vie du luc, nie le fait, le témoin & l'acsié seront remis au jugement de lieu. Qu'ils se trouvent en champ os, & que l'on ajoute soi à celui squel Dieu donnera la victoire. » Lette divination étoit si accrédi.

<sup>)</sup> Leg. Bajuar. Tit. II. Leg. 2 p. 404. Leg. a. Tit. 84 p. 385. Tit. 89 p. 387. Tit. 94. 18. Leg. Bajuar. Tit. 8. Leg. 3. p. 417. Tit. Leg. 4 p. 421. Tit. XI. Leg. 6. p. 424. 12. Leg. 8. p. 425. & Leg. 9. p. 426. 16. Leg. 1. 2. p. 432. 433. Leg. Ripuar. 57. Leg. 2. p. 460. Leg. Saxon. Leg. 15. 478. Leg. Anglior. & Verin. Tit. I. Leg. 2. 482. Tit. 7. Leg. 4. pag. 484. Tit. 8. Leg. Frifior. Tit. XI Leg. 3. pag. 495. 14. Leg. 4. p. 497. Leg. Lotgob. lib. I. Leg. 7. p. 515. Tit. III. Leg. 6. p. 518. 2 auffi Du Frefne Glossar. in Duellum. T. II. 28. Schottelius de Antiq. Germ. Jur. cap. P. 530.

#### NO HISTOIRE

tée parmi les Peuples Celtes, qu' l'employoit souvent dans des cas pouvoient demeurer indécis, san moindre danger, ou qui pouvoie au moins, se décider d'une manie plus naturelle & moins dangereu Par exemple (8), Grégoire de To rapporte que le Roi Gontrand, ch fant sur le mont Vosge, trouva de fon chemin la carcaffe d'un bœuf fi vage, & des marques qu'il avoit tué par des Chasseurs. Le Garde-fo ayant été mis là-dessus en prison, déclara que la bête avoit été tuée 1 un Chambellan du Roi, nommé Chi don. Comme celui-ci nia le fait. Roi ordonna qu'on auroit recoi au duel pour découvrir la vérité la fauffeté de l'accufation. Le Cha bellan (que son âge dispensoit, lon les apparences, de se battre l même, ) choisit un de ses Neve pour lui servir de Champion:

<sup>(8)</sup> Gregor. Turon. lib. X. cap. 10. p. 441

5 CELTES, Livre IV. 101 ans ayant péri tous deux dans at. Chundon voulut se saus une Eglise; il fut saisi, atun poteau, & assommé à e pierres. Voilà, assurément, ade cruauté, exercée par un ni on a prodigué les glorieux bon & de saint. Grégoire reque Gontran témoigna enaucoup de regret de s'être cipité. C'est la meilleure ma-? l'excuser. Il avous sa faute condamnation, dit l'Auteur. ulu aussi disculper ce Prince. t qu'il n'avoit fait que suins cette occasion, une couablie parmi les Francs. Mais flexion n'excuse en aucune l'emportement de Gontran. qu'il faisoit profession du nisme, les Loix mêmes des n'ordonnoient le duel que cas où il s'agissoit de crimes :, au lieu qu'il n'étoit ici

question que d'une bagatelle. Il falloit être inhumain & barbare au plus haut degré, pour exposer & pour sacrisser la vie de trois personnes, dans la seule vue de savoir si un homme avoit chassé dans les plaisirs du Roi.

Vitikind le Saxon (9) fait mention dans son histoire, d'un duel qui suffordonné pour décider une question de droit. Il s'étoit élevé, du tems de l'Empereur Othon I, un différent entre des Oncles & des Neveux, sur une succession. Les Oncles invoquoient le droit Saxon, selon lequel des freres qui survivent à un autre frere, héritent de ses biens, au préjudice des Neveux. Les Neveux, au contraire, s'appuyoient sur le droit Romain, suivant lequel les ensant du frere jouissent du droit de représentation. L'Empereur ne se sentant

<sup>(9)</sup> Wtikindus Saxo lib. II. ad an. 942.

DES CELTES, Livre IV. 103 as en état de juger le différent par is propres lumières, fit convoquer s Etats de l'Empire pour l'examir; mais, parce que la Noblesse & ¿ Députés des Villes ne purent ccorder fur la question, ils connrent, suivant l'usage de ce tems-, de la décider par le duel. Enfin , ariana rapporte (10) que les Esgnols s'étant partagés sur la fin de nziéme siécle, entre l'office Roiin & le Muzarabique dont les oths s'étoient servis jusqu'alors. les éprouva premiérement par le el, & ensuite par le seu.

On voit bien que cette étrange mière de procéder, étoit fondée r la persuasion que la Providence nnoit toujours gain de cause à cequi avoit le droit & la justice de 1 côté. C'est ce que saint Agobard servoit à l'égard des Bourguignons

<sup>10)</sup> Ci-dessous. 5. 13. no. 122.

dans son Traité contre la Loi Gombette (11). « Ils croient que Dieu » favorise celui qui remporte la vic-» toire sur son frere. » Il paroît par une ancienne constitution qui se trouve dans le Recueil de Goldaste. que les Allemands raisonnoient de la même manière (12). « Quand un » homme qui en a tué un autre sans » témoin, déclare l'avoir fait en dé-» fendant fon propre corps, on est » obligé de l'en croire sur sa parole, » soit qu'il mente, soit qu'il dise la » vérité, parce qu'on ne peut lui » contester la vérité du fait; mais on » remet la décision au jugement de » Dieu : les parens du défunt se pré-» sentent pour convaincre l'assassin » d'imposture. C'est pour de sem-» blables cas que le duel est ordon-» né. Ce que les hommes n'ont point

(12) Goldasti Reichs Salzungt cap. 166 p.67.

**6** S

<sup>(&#</sup>x27;I' Agobard. adv. Leg. Gundobaldi cap. 7. Opp. Tit I. p. 113.

»Vu, est parfaitement connu du »Tout-Puissant; de sorte que nous »devons avoir cette consiance en »Dieu, qu'il décidera du duel, selon »le droit & la justice.»

Il femble que la seule expérience auroit dû défabuser les Celtes de cette illusion, & les convaincre que dans un champ clos, non plus que dans un champ de bataille, la Providence ne fait point de miracle pour faire triompher du plus fort le plus foible qui a la raison & la justice de son côté, & pour faire succomber celui qui est véritablement coupable. Tous les jours ils voyoient périr ensemble dans les duels, l'accufateur & l'accusé, l'innocent & le coupable. D'ailleurs, il n'étoit pas possible qu'ils ne s'apperçussent souvent de ce que St. Avite, Evêque de Vienne, disoit à Gombault, Roi des Bourguignons (13): « Nous voyons la force, ou

<sup>(13)</sup> Avitus Viennenf. apud Agobard. lib. adv. Leg Gandob. Cap. 13. p. 120.

» l'adresse d'un combattant, l'em» porter souvent sur la légitime pos» session, ou sur la juste demande de
» son adversaire. » Malgré cela, les
Celtes ont conservé cette cruelle
manière de deviner, pendant une
longue suite de siècles. C'est une
bonne preuve de leur sérocité & du
penchant qu'ils avoient à décider
tous leurs dissérens par la force, au
préjudice de toutes les Loix de la
justice & de l'équité.

S. IV. L'on doit, cependant, remarquer, 1°. qu'il n'étoit pas permis aux-Particuliers de recourir à cette divination, de leur propre autorité. Le Magistrat avoit seul le droit de l'ordonner, & il ne le faisoit que dans les cas dont on a fait mention, c'est-à-dire, lorsqu'un homme étoit accusé de quelque crime capital sur des soupçons & des indices qui ne formoient pas, à la vérité, une preuve complette, mais qui ne per-

DES CELTES, Livre IV. 107 mettoient qu'on le déchargeat entiérement. Dans ces cas, les Juges s'employoient, avant toutes choses, à procurer un accommodement à l'amiable entre les Parties. Ouand ils ne pouvoient pas y réussir, ils avoient coutume d'ordonner que l'accusé se purgeat par serment, & il falloit qu'un certain nombre d'hommes de sa connoissance, reconnus pour des gens dignes de foi, prêtassent en sa faveur, ce qu'on appelle le serment de crédulite. Ils juroient qu'ils avoient toujours connu le déposant pour un homme de probité, & que par cette raison, ils croyoient sa déposition véritable. On les appelloit Sacramentales ou Compurgatores. D'autrefois, c'étoit à l'accusateur que les Juges ordonnoient de confirmer son accufation par le serment. Mais, dans l'un & dans l'autre de ces cas (14), il

<sup>(14)</sup> Leg. Burgund. Tit. 8. Leg. 2. p. 273. Tit.45. p. 285.

étoit toujours permis à la Partie contraire, de s'opposer à la prestation du serment, & de déclarer qu'assurée de la bonté de sa cause, elle vouloit convaincre son ennemi par la voie dés armes, à quoi le Magistrat étoit obligé de consentir. De-là vient que les anciennes Loix proposent ordinairement l'alternative du duel & du serment purgatoire, pour la décision des cas dont il s'agit ici. « La Loi des Anglois ou Anglo-Saxons, » (15) dit: Si quelqu'un est accusé d'a-» voir tué un homme noble, ou une » personne libre, & qu'il nie le fait, » il faudra qu'il sepurge par serment, » & que douze hommes jurent avec » lui, ou qu'il se batte avec fon ac-» cufateur. »

3°. Le duel n'étoit permis qu'entre des personnes d'une naissance &

<sup>(15)</sup> Leg. Anglior. Tit. 1. pag. 482. Tit. 8. p. 484. Voyaz plusieurs loix de la méme teneur Schotell. p. 530. 531.

d'une condition égale. C'est ce que l'ancienne Loi des Saxons porte expressement (16). » Personne n'est » obligé de répondre au dési d'un » autre, si celui qui fait le dési est d'une » naissance insérieure, » c'est-à-dire, s'il n'est pas Gentilhomme. Le privilége du duel étoit tellement affecté à la Noblesse, parmi les Saxons, qu'il falloit saire preuve de ses quatre quartiers (17) pour y être admis.

4°. Les femmes, les mineurs, les vieillards, les infirmes avoient la permission de mettre en leur place (18) un Champion, pour soutenir leurs droits. Mais on accordoit rarement la même permission aux hommes qui

<sup>(16)</sup> Land Rech. lib. III. Tit. 65. ap. Schottel. p. 352.

<sup>(17)</sup> Land Recht. Lib, I Artic. 57. ap. Schot. pag. 350.

<sup>(18)</sup> Leg. Fridor. p. 497. Longob. p. 535. 536 & 634. Alaman. Tit. LVI. p. 377. Du Fresue. In voce campio. Tit. 1. p. 795. & foq.

étoient en âge & en état de se battre (19), fur-tout lorsqu'il s'agissoit de quelque affaire grave & importante. Les Champions étoient quelquefois des gens de qualité, que l'on choisissoit parmi les parens ou les amis de l'accusé, ou qui se présentoient eux-mêmes pour défendre sa cause (\*). Ainsi la Reine Gundeberge, ayant été accusée par un Gentilhomme nommé Adalulfe d'avoir voulu empoisonner Chrodoalde, Roi des Lombards, son mari, les Ambassadeurs du Roi Clotaire, frere de la Reine, obtinrent qu'Adalusse seroit obligé de justifier son accusation par le duel (20), « afin qu'on connût

<sup>(19)</sup> Leg. Bajuar. Tit. XI. cap. 5, p. 424.

(\*) Comment n'est-il pas étrange de voir des

hommes prêts à sacrifier leur vie juridiquement & de sang froid, pour les folies d'autrui? Il n'y a guères d'exemples d'une semblable barbarie. Cette fareur éteignoit jusqu'au sen iment de la premiere loi naturelle, qui porte l'homme à la conservation de son être. Note de l'Editeur.

<sup>(20)</sup> Fredegar. cap- 5 1. apud Ducheine. T. L.

# DES CELTES, Livre IV. 112 » par le jugement de Dieu, si Gun-»deberge étoit innocente ou coupa-»ble. » Les parens de la Reine fournirent pour Champion un Gentilhomme nommé Pitton, qui tua Adalulfe. La bravoure du Champion rétablit entiérement l'honneur de la Reine: elle sortit en triomphe de prison, & fut reçue par Chrodoalte comme une femme injustement accufée. Mais le plus souvent les Champions étoient des gens de basse extraction . & même des esclaves que l'on payoit pour défendre une cause. Quoiqu'on ne leur donnât pour armes qu'un gros bâton -(21) ou une massue avec un bouclier de bois pour se couvrir, ils ne

pag. 755. Vojez en un autre exemple dans Paul Diacr. Rer. Longob. lib. IV. cap. 16.

laissoient pas de se faire beaucoup de

<sup>(21)</sup> Leg. Longob. lib. II. Tit. 51. Leg. 19. pag. 648. & Tit. 55. Leg, 29. p. 662. Leg. \$alie. p. 355. conflict. Sicul. lib. II. Tip. 37. Leg. 1. p. 781.

mal, & il y en avoit souvent fommés. Au reste, un Champio avoit été vaincu étoit regardé me insâme (22). Il ne pouvoit se battre, à moins que ce ne sut désendre sa propre cause; et falloit-il qu'il sut appellé: car lui étoit pas permis de faire un

5°. Quand on ne trouvoit une parsaite conformité entre le férentes dépositions des témoins le Demandeur & le Désendeur duisoient pour établir un fait Juges avoient coutume d'ordo que les témoins justifieroient déposition par le duel. Il falloit de part & d'autre, ils choisi dans leur nombre, un Cham pour soutenir leur cause, & dar cas, le Champion qui succométoit puni comme parjure (23)

<sup>(22)</sup> Conftit. Sicul. Ibid.

<sup>(23)</sup> Voyez la not. 21. Capit. Karoli & Impp. lib. IV. 1. 23. p. 895.

DES CELTES, Livre IV. 113 ui coupoit la main droite; mais les utres témoins (24) étoient reçus à acheter leurs mains, moyennant une grosse amende.

C. V. Il paroît affez, par ce qui vient l'être remarqué, que la Religion Chrétienne ne remédia pas à ce qu'il r avoit de cruel & de barbare, dans ette première sorte de divinations rue les Celtes pratiquoient. Au conraire, le Clergé sanctifia en quelque nanière le duel, soit en donnant les Confesseurs à ceux qui alloient se rattre, soit en ordonnant que le comat en champ clos fut accompagné le certaines cérémonies & de ceraines prières, qui en faisoient une ste de Religion parmi les Chrétiens, comme il l'avoit été parmi les Payens. On prioit Dieu « qu'il » voulût assister l'innocent. & déci-» der le combat selon la vérité & la

<sup>(24,</sup> Leg. Burgund. Tit. 45, p. 285. Tit. 80. pgg. 298.

» justice. » Les Empereurs aut lieu de remédier à l'abus, acc rent à quelques Villes d'Al gne, comme, par exemple, à de Nuremberg (25), & de (26) en Suabe, des priviléges e tu desquels elles avoient le de donner une pleine sûret Gentilshommes qui venoient s' tre, de marquer le jour & le li combat, & de mettre au ban de pire ceux qui resusoient de se r à l'assignation.

Il y eut, à la vérité, des Ev & des Princes, qui reconnurent d'une procédure qui, au lieu un jugement de Dieu, n'étoit le fond, qu'une cruelle & ba oppression. On trouve, par exe parmi les œuvres d'Agobard,

<sup>(25)</sup> Limnzi jus public. in addit. ad cap. 7. p. 750. 751.

<sup>(26</sup> Goldast Reichs Satzung cap. 170. p. 250. Joh. Pet. Ludwig de Rebus Hal pag. 24. 25.

DES CELTES, Livre IV. 119 que de Lyon, un Traité qu'il avoit composé (27) « contre la Loi Gom-» bette, & les détestables combats » qu'elle autorisoit, » & un autre Traité (28) « contre la damnable » opinion de ceux qui croyoient que »Dieu manifestoit la vérité par les » épreuves du feu & de l'eau, ou » par le duel. » Rotharis, Roi des Lombards, restraignit considérablement les cas (29) où il étoit permis aux Magistrats d'ordonner le duel; il n'ofa pas l'abolir entiérement, parce qu'un long usage l'avoit fait passer en Loi, au milieu de sa Nation, mais dans le fond, il reconnoissoit (30) que cette Loi étoit injuste & impie. Parmi les conftitution de l'Em. pereur Frédéric second, il y en a une

<sup>(27)</sup> Agobardi. Opp. Tom. I. p. 107.

<sup>(28)</sup> Ibid. p. 301.

<sup>(29)</sup> Leg. Longob. p. 656.

<sup>(30)</sup> Leg. Longob. lib. I. Tit. 9. cap. 23. Pag. 530. lib. IL Tit. 55. L. B. 2. 3. p. 556.

(31) "qui abolit le duel dans le "causes criminelles, aussi-bien qui "dans les affaires civiles, tant pa "rapport à la Noblesse & aux Ba "rons, qui s'ossroient réciproque "ment le combat en champ-clos "que relativement aux témoins qui "l'on produisoit de part & d'autre.

Cependant la constitution perme encore le duel, dans un petit nombr de cas; par exemple, lorsqu'u homme étoit accusé d'homicide d'empoisonnement ou du crime d'empoisonnement ou du crime d'exe-Majesté. Dans ces cas mêmes! Loi veut qu'on commence par le preuves ordinaires, & qu'on n'or donne le duel que lorsqu'elles n'au ront pas éclairci le fait dont il e question. Malgré ces restrictions (32 il ne laissoit pas d'y avoir bien de l barbarie dans la forme des duels qu

<sup>(31)</sup> Constit. Sicul. lib. II. Tit. 32. p. 77! Tit. 31. p. 778.

<sup>(12)</sup> Voyet le Titre 27 du même Livre.

# DES CELTES, Livre IV. 117 l'Empereur jugea à propos de conferver. On trouve encore qu'en 1291. l'Empereur Rodolphe accorda à la Ville de Friedberg un privilége (33), en vertu duquel aucun Habitant de la Ville ne pouvoit être cité devant un Tribunal étranger, ni obligé à défendre son droit par les armes, a moins que le Magistrat du lieu n'eût dénié la justice au plaignant. Le privilége est remarquable, parce qu'il prouve que les Villes qui jouissoient du Kampfrecht, c'est-àdire, du droit d'ordonner le duel. étendoient leur jurisdiction sur tous

Les bons réglemens dont on vient de faire mention, ne remédierent point à la fureur des Duels, ni à la fuperstition qui croyoit distinguer l'innocent du coupable par une

les Membres de l'Empire.

<sup>(33)</sup> Limnæi jus Publ. lib. VII. cap. 17. num. 5.

femblable procédure. L'abus subfiftoit encore dans le quinzième siécle, dans lequel on voit la Chambre Impériale de Rotweil (34) ordonner le Duel pour la décision d'une Cause qui étoit pendante devant son Tribunal.

Nous avons encore les anciennes Loix de quelques Peuples d'Allemagne, dans lesquelles la forme des Duels est réglée fort au long. On y voit de quelle manière les combats en champ-clos, se faisoient (35) en Saxe, en (36) Suabe, & en (37)

<sup>(34)</sup> Anno 1450. Goldast Reichs. Satz. T. I. pag. 315.

<sup>(35)</sup> Specul. Saxon. lib. I. art, 63 & 93. Weichbildt. art. 35.

<sup>(36)</sup> Schwaben Spiegel cap. 70-73. Munfter Co mog. lib. III. cap. 302. 305. Goldak Reichs Satzung. part. II. ad an. 1410.

<sup>(37)</sup> Ordnung des Kamps de Burgraudeumbs zu Nurnberg, c'est-à-dire, l'Ordonnance qui régle la forme des Duels dans le Burgraviat de Nuzemberg, apud Linnzum add t. ad juris Publici lib. V. cap. 7, p. 750. 751.

DES CELTES, Livre IV. 119 Franconie. Voici quelques-unes des principales formalités qu'on y obfervoit. Quand un Gentilhomme venoit se plaindre d'un autre Gentilhomme, de la part duquel il prétendoit avoir reçu quelqu'outrage, ou souffert quelque injustice, le Magistrat établi pour recevoir la plainte, faisoit citer l'accusé à trois différentes reprises. S'il ne comparoissoit pas après la troissème citation, il étoit mis au Ban de l'Empire (38), & en vertu de cette proscription, il étoit permis au premier qui le rencontroit, de le tuer. Quand les Parties comparoiffoient, le Magistrat leur ordonnoit de plaider leur Cause, & après avoir entendu l'Accusateur & l'Accusé, il n'épargnoit rien pour les obliger à finir leur querelle sans effusion de sang. Après avoir tenté inutilement un

<sup>(38)</sup> Goldas Reichs Satz. T. I. p. 138.

accommodement, les Juges indiquoient enfin le jour & le lieu du combat, ils faisoient prêter serment aux Parties d'observer religieusement les Loix du Duel, comme, par exemple, qu'ils se rendroient à l'assignation, qu'ils n'entreroient en Ville qu'avec une certaine suite, que l'accusé auroit le choix des armes, qu'il frapperoit le premier coup, &c.

Au tems marqué, le Magistrat saisoit ensermer & couvrir de sable ce
qu'on appelloit le Champ-clos, auquel on donnoit ordinairement cent
vingt pas de long sur quatre-vingt de
large. Aux deux extrémités du champ,
on dressoit pour chaque combattant
une tente où il entroit avec son
Confesseur & ses Chevaliers, que
nous appellerions aujourd'hui les
seconds. A l'entrée de chaque tente,
on voyoit un cercueil, des cierges,
des draps mortuaires, pour mar-

pier, dit-on, que l'intention des combattans étoit de se battre à toute outrance, & qu'il falloit que l'un les deux y laissat la vie. Avant que e combat commençât, on faisoit 'échange des seconds, qui alloient visiter soigneusement la tente, les armes, & la personne même des tenans, qu'ils faisoient deshabiller, pour empêcher qu'il ne se commît de part & d'autre quelque fraude ou quelque malésice (39).

Lorsque tout étoit prêt pour le combat, un Juge, nommé pour cela, donnoit trois signaux. Quand il crioit, pour la premiere fois, les combattans se levoient de leur siége; quand il crioit, pour la seconde fois, ils se tenoient debout, cha-

<sup>(39)</sup> Ces maléfices sont aussi défendus dans une loi de Rotharis, Roi des Lombards, Leg. Longobard, lib. II. tit. 55. Leg. II. p. 658. Voyez encore Decret. Tassilonis Ducis, in Leg. Bajuar. Pag. 441.

eun devant sa tente. Aussitot qu'il avoit crié, pour la troisième fois, le combat commençoit de la manière & dans l'ordre prescrit par les Loix. Un Combattant qui, après avoir été blessé, se seroit rendu à son ennemi, devenoit infâme pour toute sa vie; il ne lui étoit plus permis, ni de se faire raser, ni de monter à cheval, ni de porter les armes, encore moins d'exercer aucun emploi. Mais on entouroit honorablement ceux qui perdoient la vie, pendant que le Vainqueur justifié par le Jugement de Dieu, s'en retournoit couvert de lauriers, & jouissoit, sans contradiction, de ce qui avoit fait le sujet du Duel (40).

En voilà affez sur un abus qui a subsisté pendant une longue suite de sécles, à la honte de la raison &

<sup>(40)</sup> Du Fresne a décrit, fort au long, les formalités qu'anciennement l'on observoit en Brance dans les Quels, Glossar, T. II, p. 218.

du Christanisme. Les Lecteurs permettront qu'on leur laisse le soin d'examiner, si depuis que le Magistrat n'ordonne plus les Duels, ils en sont devenus moins fréquens, & plus raisonnables. On crie tous les jours contre l'ancienne barbarie, & on ne s'apperçoit pas que nous enchérissons, à plusieurs égards, sur la férocité & sur la barbarie des anciens.

S. VI. Les Auspices étoient une seconde sorte de Divinations dont les Peuples Celtes étoient fort entêtés. Croyant que l'homme pouvoit être instruit de sa destinée, par le vol & par le chant des oiseaux, ils avoient grand soin de consulter un Oracle, dans toutes les affaires qui étoient pour eux de quelque importance. On a eu occasion d'indiquer, en plusieurs endroits de cet Ouvrage, sur quoi cette superstition étoit sondée. On le voit dans

un mot d'Anarcharsis que Plutarque nous a conservé. Il disoit (41) » que les animaux suivoient les im» pussions de la Divinité, de la même » manière que l'arc & la slèche obésse » fent à un habile tireur, & la slûte » à un bon Musicien «. Les oiseaux étant les organes de la Divinité qui réside dans la matière, & qui en dirige le mouvement, leur chant aussibien que leur vol, étoient des instructions qui avertissoient l'homme (42) de tout ce qui l'attendoit dans l'avenir,

Les autres Payens pensoient, sur cet article, de la même manière que les Celtes. » Il n'y a point d'hom-» me assez insensé, disoit Ammien-» Marcellin (43), pour assurer que

<sup>(41)</sup> Plut. Conv. Sep. Sapt. cap. 23.

<sup>(42)</sup> Ælian. Var. Hist. lib. II cap. 31. ci-d. Liv. III. Chap. 4. S. 11. not. 95. 96.

<sup>(43)</sup> Ammian. Marcell. lib. XXI. p. Ovid, fastorum. lib. I. p. 447.

DES CELTES, Livre IV. 125 les Augures & les Auspices dépendent de la volonté des oiseaux. qui n'ont aucune connoissance de l'avenir. Mais Dieu dirige le vol les oiseaux, en sorte que leur :hant, ou leur vol, tantôt lent, antôt rapide, annonce les choses qui font à venir. La bonté de Dieu e plaît à déclarer aux hommes par ette voie, ce qui les attend, soit parce qu'ils le méritent, foit à caue de l'affection que Dieu porte au enre humain «. Tout ce grand fonnement d'Ammnien - Marceln'a qu'un seul défaut, mais il est sital Il suppose ce qui est en quesn, c'est-à-dire, que Dieu dirige vol & le chant des oiseaux d'une nière qui avertit les hommes de r destinée. Indépendamment des ons qui montrent la folie de toules Divinations que les Payens tiquoient, Cicéron fait un réflen qui auroit été capable de désa-

buser pleinement tous ceux qui faisoient quelque cas des Auspices, si
la superstition permettoit à l'homme de raisonner & de faire attention à des vérités qui se présentent
naturellement (44). » La Science des
» Auspices étoit appuyée sur un
» sondement si incertain, & les ré» gles en étoient si dissérentes, & si
» opposées, que les Galates regar» doient comme un Augure sinistre,
» ce qui passoit chez les Romains
» pour un Auspice savorable «.

Quoi qu'il en soit, il est reconnu, que la science des Auspices étoit l'une des grandes études des Peuples Celtes (45). Les Espagnols (46), les Gaulois (47), les Germains (48),

<sup>(44)</sup> Cicero de Divinitate. lib. II. cap. 76.

<sup>(45)</sup> Silius Ital. lib. III. v. 344. Lamprid. Alex. Sev. p. 927.

<sup>(46)</sup> Voyez les notes 53. 56.

<sup>(47)</sup> Voyez les notes 57-59. Tacit. Germ. cap. 10. & cap. 39. Amm. Marcel. lib XIV. cap. 10. p. 50.

<sup>(48)</sup> Voyez la note 75. Spartian, Sever. p. 606.

les Pannoniens (49), les Troyens (50), les Phrygiens (51), les Caniens (52), les Perfes donnoient tous dans ces visions. Cependant les Gaulois & les Germains passoient pour être plus expérimentés dans cette sorte de Divinations que les autres, c'est-à-dire, qu'entre tous les Barbares, il n'y en avoit point qui poussassement plus loin la superstition sur cet article.

Les Gaulois (53) avoient une soumission aveugle pour leurs Devins, parce qu'ils prédisoient l'avenir par les Auspices, & par l'inspection des victimes. On voyoit souvent des Peuples entiers (54), quand ils en-

<sup>(49)</sup> Cicero de Divinit. lib. I. cap. 89. Servius ad Æneid. lib. III. v. 859. p. 299.

<sup>(50)</sup> Voyez la note précédente. Cicero de Divinat. lib. I. cap. 92. 94. Justin. XI. 7.

<sup>(51)</sup> Cicero de Divinat. lib. 1. cap. 91. 94.

<sup>(52)</sup> Cicero de Divinat. lib. I. cap. 90.

<sup>(53)</sup> Diodor. Sicul. lib. V. p. 213.

<sup>(54)</sup> Justin XXIV. 4. Livius V. 34.

#### 128 HISTOFRE

treprenoient quelque expédition; se laisser conduire par les oiseaux, & fuivre ceseanimaux comme des guides que la Providence elle-même leur donnoit. Les particuliers, & fur-tout, les grands Seigneurs, n'entreprenoient rien d'important, sans avoir premiérement consulté cet Oracle. Nous avons vu, par exemple, que Divitiac, l'un des Chefs des Eduens, du tems de Cicéron (55), se vantoit de prévoir l'avenir par les Auspices, & par des coniectures tirées de la Physiologie Déjotarus, Roi des Gallo-Grecs, avoit aussi la foiblesse de déférer beaucoup à ces présages; & pour montrer qu'il ne le faisoit pas sans raifon, il racontoit à Cicéron (56) qu'un Aiglé lui avoit sauvé la vie.

<sup>(55)</sup> Cicero de Divinat, lib. I. cap. 90. ci.d. Chap. IV. §. 8. not. 58.

<sup>(56)</sup> Valer. Maxim. lib, I. cap. 4. fine. Cicero Divinit. lib. I. cap. 26.

comprit par la route que cette Aie tenoit, qu'il devoit retourner r ses pas; &, effectivement, la nambre où il devoit coucher, s'il roit poursuivi son chemin, s'ennça la même nuit.

Les Gérmains ne différoient passes Gaulois (57). Ils étoient attanés aux Auspices, & aux sorts, utant & plus qu'aucun autre Peue. Aussi vante-t-on beaucoup l'haleté avec laquelle ils expliquoient out ce qui étoit signissé par le vol: par le chant des oiseaux. On n'est as surpris de trouver de semblables oges dans des Auteurs Payens, ils outoient soi à ces bagatelles. Mais n a peine à comprendre que les niss & les Chrétiens aient pu y suscrire. Par exemple, Procope apporte (58) » qu'Hermigisse,

<sup>(57)</sup> Tacit. Germ. ca 1. 10.

<sup>(58)</sup> Procop. Gotth. lib. IV. cap. 20. p. 621.

» Roi des Varnes, se promenant us » jour à la campagne, avec quel » ques Seigneurs de sa Cour, ap » perçut fur un arbre un oiseau qu » croassoit beaucoup. Soit qu'il en » tendît le langage des oiseaux, foi » qu'il en fit semblant, ou qu'il eû » quelqu'autre certitude de sa mor » prochaine, il déclara d'abord » ceux qui étoient avec lui, qu'i » mourroit au bout de quarant » jours «. Ailleurs il remarque (59 qu'Attila étant sur le point de leve le siège d'Aquilée, apperçut des c gognes, qui se retiroient d'une to de la Ville. Un Auspice si favorat l'ayant obligé à recommencer siège, la Tour que les Cigog avoient quittée, s'écroula tout coup, & ouvrit aux Huns un l passage pour entrer dans la V

<sup>(59)</sup> Procop, Vandal, lib. I, cap. 4. F Jornand. Get. cap. 42.

# DES CELTES, Livre IV. 131

Procope qui tenoit ces faits de quelque Auteur Payen, devoit-il les rapporter sans indiquer ce qu'il pensoit du langage des bêtes, & de la sottise des hommes qui observoient le chant & le vol des oiseaux, comme autant d'Oracles infaillibles.

Josephe raconte aussi (60) » qu'A» grippa, fils d'Aristobule, & petit» fils d'Hérode-le-Grand, étant pri» sonnier à Rome, sous l'Empire
» de Tibere, & prenant l'air dans
» la cour de la Prison, un hibou vint
» se reposer sur un arbre contre le» quel ce Prince étoit appuyé. Un
» Germain qui étoit prisonnier
» avec Agrippa, & qui remarqua la
» position de l'oiseau, lui annonça
» que cet augure lui présageoit,
» non-seulement sa délivrance, mais
» encore une grande élévation. Il

<sup>(60)</sup> Josephe, Histoire des Juifs. Liv XVIII. chap. 8. p. 239. Liv. XIX. chap. 7. p. 320. de la version d'Ablancourt.

### 132 HISTOI'R E

"l'avertit, en même tems, que "
"quand il verroit paroître un antre
"fois ce même oiseau, il n'auroit
"plus que cinq jours à vivre; ce qui
"ne manqua pas d'arriver comme;
"le Germain l'avoit prédit. Tibere
"étant mort quelques mois après,
"Agrippa fut relâché, & renvoyé
"dans ses Etats, avec de riches pré"sens. Mais un jour qu'il célébroit
"à Césarée des jeux solemnels en
"l'honneur de l'Empereur Claude,
"il vit le hibou & mourut au bout
"de cinq jours «.

Josephe étoit trop habile homme pour ajouter soi à un conte si ridicule. Il a sait dans d'autres endroits de son Histoire, des réslexions sort judicieuses sur la vanité des Auspices. Cependant il rapporte ici la Fable du Hibou, avec une gravité qui semble insinuer qu'il n'avoit aucun doute, ni sur la vérité du sait, ni sur la certitude du présage qu'on

DES CELTES, Livre IV. 133 avoit tiré. On en voit aisément raison. Cet Historien étoit grand jurtisan. Comme il vouloit que Ouvrages fussent lus par des Roins, il leur fait souvent sa cour x dépens de la vérité, & de sa nscience. Tantôt il supprime les racles du Vieux Testament, parqu'il appréhende qu'ils ne trount aucune créance dans l'esprit s Etrangers, tantôt il diminue la oire des miracles qu'il est obligé rapporter, pour les rendre moins croyables. Ici il passe aux Payens 1e prétendue Prophétie, afin qu'on 2 lui conteste pas les Oracles dont s Juifs étoient dépositaires.

S. VII. Pour revenir à notre sut, il y a beaucoup d'apparence ue la superstition dont on vient de arler, tiroit son origine des simples Leltes, qui la communiquérent enuite aux autres Payens. Les Grecs k les Latins avouent eux-mêmes,

que la doctrine des Auspices, n'étoit pas de leur invention. Les Romains: tenoient leurs Divinations (61) des Etrusces. On a vu dans le premier-Livre de cet Ouvrage, les raisons' qu'on a (62) de regarder les Etrufces comme un Peuple Celte. Les Grecs reconnoissent aussi (63) que les Phrygiens & les Cariens commencerent les premiers à faire des observations sur le vol des oiseaux. & que c'étoit de-là que la science des Augures avoit passé en Gréce. On aura occasion de montrer dans l'un des Livres suivans, que les Phrygiens & les Cariens étoient du nombre des Peuples Scythes, qui passerent de la Thrace dans l'Asie mineure, où ils établirent les Royau-

<sup>(61)</sup> Ci-dessous. §. 9. not. 72 73.

<sup>(62)</sup> Ci-d. Liv. I. chap. 10. pag. 161. 162.

<sup>(63)</sup> Clem. Alex. Strom. lib. I. cap. 16. pag. 361. Suidas. in stansfer Tom. II. p. 672. Rim. H. N. VII. 56.

roye, de Lydie, de Bithyhrygie, de Carie, & plures.

le, il en fut de la superstil'on vient de représenter. des autres dont on a déja tion. Elle subsista parmi les après même qu'ils eurent Christianisme. On peut en si par les Loix des Visigoths des Lombards, qui défen-Auspices, &, sur-tout, par té de l'Edit de Theodoric. ilie, qui, faisant profession ance (65), ne laisse pas amner au dernier supplice i participeront à ces super-Payennes. S'il faut en croire . Genseric, Roi des Van-

g. Vi goth lib. VI. tit. II. Leg. I.

26. Leg Longob. p. 635. Ces loix
rédigées par écrit, qu'après que les
& les Lombards eurent embrassé le

dict. Theodorici regis p. 255.

dales, déféroit aussi aux Ausp quoi qu'il sût Chrétien (66). I lâcha Marcien, qui dans la suit Empereur, parce qu'il avoit ve Aigle descendre sur ce prisons & voltiger au-dessus de sa pour lui faire ombre, pendant dormoit au sommeil. Regardan Auspice comme un présage de la chaine grandeur de Marcien, seric voulut s'en faire un am le mettant en liberté, & lui sit ter serment, en même tems, ne tourneroit jamais ses armes tre les Vandales.

§. VIII. Ce que l'on vient de des observations que les Pe Celtes faisoient sur le vol & s'ente encore des autres animaux. Redant les Brutes comme les ors d'une Divinité (67) qui les

<sup>(66)</sup> Procop. Vandal. lib. I. cap. 4. p. 1

<sup>(67)</sup> Ci-d. Liv. III. ch. 4. 5. 12. & fui

BES CELTES, Livre IV. 137 moit, & qui en dirigeoit toutes les opérations, ils faisoient attention à l'aboyement d'un chien, aux hennissemens d'un cheval, au sissement d'un ferpent; ils en tiroient mille présages pour l'avenir. Comme on en a déja produit plusieurs exemples (68), il suffira de rapporter ici ce que Tacite disoit, sur cet article, des Germains (69): » C'est une » chose particulière à cette Nation, » de faire attention aux présages & » aux avertissemens qu'ils tirent des » chevaux. Ces chevaux, qui sont » blancs, & qu'on ne charge d'au-» cun travail qui regarde les mor-» tels, font nourris aux dépens du » Public, dans les bois & dans les » forêts facrées dont nous avons » parlé. On les attéle au Char sacré; » ils sont accompagnés par le Sacri-

<sup>(68)</sup> Ibidem.

<sup>(69;</sup> Tacit. Germ. cap. 10.

» ficateur, par le Roi, ou par le » Chef de la Cité, qui en observent » le souffle & les hennissemens. Il n'y » a point d'Auspice auquel, non-» feulement le petit Peuple, mais » même les Principaux & les Sacri-» ficateurs ajoutent plus de foi. Se » regardant comme les Ministres des » Dieux, ils croyent que ces che-» vaux en sont les confidens «. On sçait que les Perses avoient la même fuperstition, & l'on peut voir, dans les Commentaires sur cet endroit de Tacite, la parfaite conformité qu'il y avoit, par rapport à cet article, entre ce Peuple de l'Orient, & les Germains.

§. IX. Comme les Celtes tiroient des présages de toutes les actions des Brutes, ils en cherchoient aussi dans la constitution de l'animal, & dans la disposition de ses parties. C'est un autre fait que l'on peut supposer ici, parce qu'on a fait voir ailleurs

DES CELTES, Livre IV. 139

la plûpart de leurs Sacrifices ient Divinatoires. (70). Ils imloient des hommes & des aniux, pour chercher leur destinée is les entrailles des victimes. On it seulement ajouter ici deux rérions.

La premiere, c'est que les Celtes ussoint, à cet égard, la superstin beaucoup plus loin que les aus Payens. Ils tiroient des présanains, de la disposition du cœur, foie, & des intestins d'une vicne. Mais, outre cela (71), le batment des artères, la manière dont victime tomboit par terre, après oir été frappée, la forme & la andeur de l'ouverture que faisoit

<sup>(70)</sup> Ci-deffus, ch. II. §. 24. not. 194. ch. V. 6. & 12.

<sup>(71)</sup> Ci-deff. ch. IV. \$. 14. not. 141. ch. V. 9. not. 92. \$. 12. not. 132. 133. Jornandès dit selque chose de semblable des Huns. Joinand. p. xxxvIII. p. 665.

la lance, ou l'épée, dont on se servoit pour l'égorger, la palpitation des membres, la manière dont le sang ruisseloit des veines, tout cela étoit l'objet de l'attention des Devins.

La seconde réslexion, c'est que les Romains rapportoient l'origine de cette sorte de Divinations (72) aux Etrusces, c'est-à-dire, au Peuple Celte le plus voisin de leur Pays. C'est de-là qu'ils avoient reçu cette belle science, qui étoit véritablement née en Etrurie, puisqu'elle avoit pour Auteur un Etrusce nommé (73) Tages, que la terre avoit produit immédiatement (74), selon les uns, & selon d'autres (75), par

<sup>(72</sup> Clem. Alex. Strom. lib. I. cap. 16. p. 361. Lucan. I. v. 635.

<sup>(73)</sup> Servius ad Æneid. VIII. v. 398.

<sup>(74)</sup> Cicero, Divin. lib. II. cap. 50, Voyes, aussi Ovid. Metam, XV. v. 553.

<sup>(75)</sup> Feftus.

DES CELTES, Livre IV. 141 n mariage avec un Génie qui étoit i de Jupiter.

S. X. On a remarqué dans le Lie précédent (76), que l'on accuit les Celtes de deifier les Elémens, rce qu'ils assignoient à chaque ément un ou plusieurs Génies, i en avoient la conduite. L'Eléent étoit, selon la Doctrine de s Peuples, le corps ou le véhicud'une Divinité subalterne, qui le rigeoit d'une manière sage, pleide vues profondes, tant pour présent que pour l'avenir. Cette octrine servoit de fondement aux ivinations qui se faisoient par les lémens, & dans lesquelles on conltoit, non le corps matériel, mais ntelligence qui y résidoit. Les Roains, qui tenoient leurs Divinaons des Etrusces, présageoient l'aenir & s'instruisoient de leur des-

<sup>(76)</sup> Ci-d. Liv. III. ch. 4.

tinée, selon la remarque de Varron (77), par le moyen de la terre, de l'eau, de l'air & du seu. Il en étoit de même des Celtes. Ils consultoient par leurs Divinations, tantôt les Intelligences qui résidoient sur la terre (78), dans les arbres, & dans les animaux; tantôt celles qui, habitant les régions de l'air, président aux vents & aux tempêtes, & dirigent le vol ou le chant des oiseaux; tantôt celles qui avoient leur siège dans l'eau & dans le seu. On a encore à parler de ces deux dernieres sortes de Divinations.

Le feu du Ciel faisoit parmi les Hetrusces la matière d'une infinité de réflexions. On peut voir dans (79) Pline, & dans (80) Sénéque,

<sup>(77)</sup> Fragm. Varron. p.472. Edit Popm. p.473.

<sup>(78)</sup> Ci-d. ch. II. §. 19. not. 124.

<sup>(79)</sup> Plin. Hift. Nat. lib. 2. cap. 52-55.

<sup>(80)</sup> Senec. Nat. Quzk. lib. II. cap. 32. 39. 41. 48. 49.

DES CELTES, Livre IV. 143 étranges superstitions où ils donent fur cet article. Ayant pour ncipe que la foudre signifie tours quelque chose, & que les eux ne lancent le Tonnerre, que ur donner des avertissemens aux nmes (82), ils observoient avec très-grand soin, l'heure & le ment où la foudre étoit tombée, li bien que l'endroit du Ciel d'où e étoit partie. Ils disoient qu'il y pit onze différentes sortes de soues qui étoient des présages, tan-: pour les Etats, tantôt pour les milles, tantôt pour les Particurs, fur-tout pour ceux qui forpient un établissement, & qui troient dans l'état du mariage. On ne peut guères douter que la

<sup>181)</sup> Senec. Nat. Quaft. fib. II. 32. Voyez. Li Diod. Sic. V. 219.

<sup>(82)</sup> Silius dit auffi des anciens habitans de Galice qu'ils envoyerent une jeunesse parfaitent instruite dans la Science des Divinans. Silius lib. III. v. 344.

Physiologie des Celtes n'enseig quelque chose de semblable. P Diacre rapporte (83) » que p » dant les nôces d'Autharis, Roi » Lombards, avec Théodelind » Princesse de Bavière, la Fou » tomba dans le Jardin du Roi, » qu'un Devin donna à Agilul » Duc de Turin, l'interprétation » ce signe. Il marquoit que la Re » seroit bien ôt semme d'Agilul Voilà un présage pour des persenes qui entroient dans l'état du riage; en voici un autre qui ann ce un changement dans l'Etat.

Suétone rapporte (84) que l'1 pereur Domitien interrogea & c damna au dernier supplice, le j qu'il su assassiné lui-même, un vin qu'on venoit de lui envo d'Allemagne, & qui ayant été c

<sup>(83</sup> Paul. Diac. Hift. Long, lib. III. caj p. 389.

<sup>(84)</sup> Sueton. Domit. cap. 16.

DES CELTES, Livre IV. 145 sulté sur un coup de foudre, avoit prédit qu'il arriveroit une révoluion dans le Gouvernement. Dion apporte ce fait d'une manière plus tendue. Voici les paroles, ou pluit l'extrait que Xiphilin nous en a onné (85). » Larginus Proclus prophétisa publiquement en Germanie, que Domitien mouroit le jour qu'il fut assassiné. Le Gouverneur de la Province l'ayant envoyé là-dessus à Rome, il sut introduit devant Domitien . & assura en sa présence que la chose arriveroit comme il l'avoit prédite. L'empereur le condamna à la mort, & ordonna en même tems, que l'on différât son supplice jusqu'à ce que le danger que lui annoncoit cet homme fût passé. Cependant les choses tournerent tout autrement. Domitien ayant été tué

<sup>(85)</sup> Xiphilinus ex Dion. lib. LVII. p. 767.

» le même jour , le Devin éch
» pa au fupplice , & reçut de Nei
» un présent de cent mille drachme

On voit dans cette historiette, Divin Allemand, ou instruit en lemagne, qui étoit persuadé que régles de son art étoient sûres & faillibles. C'est tout ce qu'on p conclure des passages que l'on vide rapporter. Tout homme qui ve dra les comparer exactement, tre vera que du tems de Suétone. ne publioit autre chose, sinon qu' Devin, ayant été consulté en G manie sur un coup de soudre, p dit qu'il arriveroit un changeme dans l'Etat. Une semblable Propl tie ne pouvoit manquer de s'acco plir tôt ou tard. Depuis le tems Suétone, jusqu'à celui où Dion Ca fius écrivoit, il y a plus de ce ans. Dans cet intervalle, on ave brodé l'Histoire, en y ajoutant d férentes circonstances, qui en au mentoient le merveilleux.

## DES CELTES, Livre IV. 147

S. XI. On voit dans ce qui vient Aucres fon dêtre rapporté, que les Celtes, tions. Epic comme les Etrusces, tiroient du feu ve du teudu Ciel certaines Divinations par lesquelles ils prétendoient dévoiler les secrets de l'avenir. Les Divinations que ces Peuples fondoient sur le seu naturel & terrestre, avoient. au contraire, pour but de manifester la vérité de certains faits, qu'il n'étoit pas possible d'éclaircir par d'autres voies. Elles étoient du nombre de ces procedures extraordinaires que les anciens appelloient (86) Ordalia, parce qu'on les regardoit comme un Jugement de Dieu. (87), dans lequel la Providence déclaroit,

<sup>(\$6)</sup> Uriheil autrefois Ordel, est un mot Allemand qui signisie une Sentence, un Jugement. (\$7) Une Constitution de Charles-Magne porte, par exemple, qu'un homme accuse de meurtre doit être examiné par le Jugement de Dieu, & toucher pour cet esset neuf barres de fer rouge. Carol. Mag. addit. ad Leg. Salic. de Anno 803. pag. \$52.

d'une manière immédiate, si un homme étoit coupable, ou innocent, des méchantes actions qu'on lui imputoit.

Quand des personnes accusées ou soupçonnées de quelque crime capital, n'étoient pas dans le cas de se purger par le Duel, le Magistrat avoit coutume de les affujettir à l'épreuve du feu. Ainsi la Loi des anciens Francs ordonne (88) » que » les Esclaves se purgeront des cri-» mes dont ils font accufés, en met-» tant les mains au feu «. Celle des Anglois porte (89) » qu'une fem-» me accusée d'avoir empoisonné. » ou fait assassiner son mari, four-» nira fon plus proche parent pour » la justifier par la voie du Duel. Si » elle ne trouve point de Champion,

74

<sup>(88&#</sup>x27; Leg. Ripuar. Tit. 30. p. 454. tom. 31.

<sup>(\$9)</sup> Leg. Angl. & Verin. Tit. XIV. p. 485.

Pojez austi Duftelne, Gloff. in Antejuramentum,

DES CELTES, Livre IV. 149 » on la soumettra elle-même à l'e-» xamen, en lui faisant toucher » neuf barres de fer rouge ». On trouve aussi dans l'ancienne Loi des Saxons, connue fous le nom de Sachsen-Spiegel (Speculum Saxonicum (90), » qu'un homme qui a été » convaincu de larcin, ou de bri-» gandage, étant déchu par là de » de son droit, (c'est-à-dire, du » droit de déposer) ne pourra être » reçu à se purger par serment. Il » faudra qu'il choisisse entre ces trois » moyens de justification, ou de » porter un fer chaud, ou de mettre » le bras dans une chaudière d'eau » bouillante, & de l'y enfoncer jus-» qu'au coude, ou enfin de défendre » sa cause par le Duel «.

Il est connu que l'épreuve du feu Manière doi le faisoit de trois manières différenpreuve du tes. La premiere, & la plus usitée, teu.

<sup>(90)</sup> Sachsen-Spiegel. lib. I. Att. 13, Schottel. pag. 544.

étoit ce qu'on appelloit le Jugement du fer rouge. Judicium ferri candenzis (91). On faisoit rougir au seu, selon que l'accusation étoit plus ou moins grave, une, deux, trois, & jusqu'à neuf petites barres de ser, du poids d'une (92) à trois livres. Après qu'un Prêtre avoit récité certaines Prières sur le fer, l'Accusé le prenoit la main nue, & alloit le jetter à neuf pieds de-là. Ensuite on enveloppoit la main & on cachetoit l'enveloppe, pour ne l'ouvrit qu'au bout de trois nuits. Si la main fe trouvoit alors malade, celui qui avoit subi l'épreuve étoit regardé comme coupable, & puni comme

<sup>(91)</sup> Voj. les Formules de Marculphe p. 1306. Schottelius p. 543. 551. Du Fresne Gloss. in voce Ign Judie p 20. Spelman. Concil. Anglic. Dec. pag. 404.

<sup>(92:</sup> C'est ce qu'on appelloit Ladam simplicem ou triplicem. Hagenb. Germ. Med. Diff. 3. §. 19. Gerike, pag. 118. Dufresne, in voce Ign. Jud. pag. 20. Lada, p. 228.

DES CELTES, Livre IV. 151 tel. On le déclaroit au contraire innocent, quand la main ne paroissoit point endommagée. Ainsi les Histoiens rapportent (93) que Charlese-Chauve, disputant aux Enfans de on Frere Louis le Germanique, me partie de la succession de leur iere ceux-ci soutinrent leur droit ar l'épreuve de trente hommes, ont dix subirent l'épreuve de l'eau oide, dix, celle de l'eau bouillan-. & les dix autres toucherent un er rouge sans se brûler. Les fers qui rvoient à cet usage sont ordinaiement appellés Vomeres, parce u'ils avoient la forme d'un soc de 1arrue, & quelquefois (94) Chitheca, parce qu'on y employoit

<sup>(93)</sup> Annal. Franc. Bertin. ad ann. 876. Duestine, Gloss. p. 308. Schottel. pag. 547. Ce est pas ici le lieu d'examiner si le fait est vrai. est constant, au reste, que cette preuve étoit mmune, & même ordonnée par les Loix du ms de Charles-Magne. Voyez la note 87. (94) Voyez Ci-dessous §. 13. note 122.

une espèce de gand de fer, dans le quel l'accusé sourroit le bras jusqu'au coude.

L'épreuve du feu se faisoit, en se cond lieu, avec des charbons allumés, que l'accusé recevoit dans set habits, & qu'il portoit à une certaine distance, en les serrant contre son corps. Grégoire de Tours en fournit deux exemples. Le premier est celui de Brice (95), successeur de faint Martin. Accufé d'être le pere d'un enfant dont sa Blanchisseuse étoit accouchée, il se fit apporter l'enfant, & lui adressa ces paroles: » Je vous conjure par Jesus-Christ, » Fils du Dieu Tout-Puissant, de » déclarer en présence de toute cette » Assemblée, si c'est moi qui vous » ai engendré «. L'enfant, qui n'avoit que trente jours ne laissa pas

<sup>(95)</sup> Gregor Tur. lib. I. pag. 272 lib. II. cap. 1. de l'Edition de Morel.

DES CELTES, Livre IV. 153 répondre fort distinctement : 'ous n'étes pas mon pere. Mais, come le Peuple ne se rendoit pas à ce racle, qu'il attribuoit à quelque t magique (96), Brice, pour ouver encore mieux fon innoice , mit des charbons allumés 1s sa robe, les serra contre sa poi-1e, & les porta de cette manière gu'au tombeau de faint Martin. rant lequel il jetta les charbons. montra au Peuple, qui l'avoit vi en foule, la robe qui n'avoit iffert aucun dommage, non plus e sa personne (\*). L'autre exemple celui de Simplicius, Evêque d'Au-

<sup>96)</sup> Greg Tur. Ibid.

<sup>\*,</sup> Voilà, ce me semble, une très-puissante on de douter du prétendu miracle. Celui qui it pu faire parler un enfant de 30 jours, pouvoit-il pas bien plus facilement garantir corps & ses habits de l'action du seu? Les ples pouvoient-ils être plus affectés du resulde l'épreuve, que d'un fait aussi marquant la parole dans la bouche d'un enfant de âge. Grégoire de Tours a trop souvent ajouoi à des bruits populaires. Note de l'Editeur.

tun (97), qui prouva de la mêns manière, qu'il n'avoit point touch sa femme, depuis qu'il étoit parve nu à l'Episcopat, quoi qu'elle est toujours demeuré dans la même ma son que lui.

Enfin l'épreuve du feu se faisoi encore d'une troisième manière. O obligeoit l'accusé (98) de marcher nuds pieds, sur des charbons ardens ou sur des barres de ser rouge.

S. XII. Il est certain que les disserentes épreuves, dont on vient de parler, sont sort anciennes, & on ne peut guères douter qu'elles ne tierent leur origine du Paganisme. Autant qu'il est possible de le sçavoir, Sophocle est le premier qui en ait fait mention dans sa Tragédie d'Antigone. Après que cette Princesse eut enlevé le corps de Polynice, son

<sup>(79)</sup> Greg Turon de Glor. Confess. cap. 76.
(98) Ci-dessous, §. 12. note 10. Schottel,
pag. 543.

DES CELTES, Livre IV. 159 ere les Gardes dont elle avoit ompé la vigilance, disent à Créon, oi de Thèbes (99): » Nous fomnes prêts de toucher un fer roue, & de passer au travers du feu, 1 prenant les Dieux à témoin. ue nous n'avons point commis ette action, & que nous ne somes point complices de celui qui 1 a conçu le dessein, & qui l'a cécuté «. Comme les Tyrans, usurpoient la Souveraine Puise dans les Villes libres de la Gréconficient ordinairement la le de leur Personne à des Thra-, & à des Lyriens, Sophocle fait r aux Gardes de Créon . un lane qui convient à des Barbares, qui fait allusion aux moyens de ification établis dans leur Pays. a étoit fort naturel. Mais on se nperoit beaucoup, si on préten-

<sup>9)</sup> Sophocl. Antigon. pag. m. 210.

doit conclure de ce passage, que l'épreuve du seu fut en usage parmi les Grecs, du tems de Sophocle, ou dans le siècle de Créon; les Historiens n'en sont absolument aucune mention.

Plusieurs Auteurs Latins ont obfervé (100) que dans une folemnité qui se célébroit tous les ans sur
le Mont-Soracle, les gens d'une certaine famille que l'on nommoit les
Hirpiens, passoient nuds pieds. E
fans se faire aucun mal
brasier, & qu'en
tion, ils étoie
forte de char
que cet us
l'ancien
l'Italie

bes Celtes, Livre IV. 157 lia été remarqué ailleurs (100), ela Fête dont il s'agit, étoit conrée au Pere Dis. Il y avoit de ne, en Cappadoce, un Temple Diane (102), où les Prêtresses de livinité marchoient sur des chars allumés sans en souffrir audommage.

In prétend que les Perses donent aussi dans ces superstitions. Hyde rapporte, par exemple, la soi d'un Historien Arabe, mé Bundari (103), » que Zoastre soumit sa personne & sa octrine à l'épreuve du seu. Il se jetter sur la poitrine deux livres cuivre sondu, & n'en soussire cuivre sondu, & n'en soussire toucha un ser rouge sans se ûler la main «. On trouve enco-

<sup>01)</sup> Ci-deffus , liv. III. chap VA. §. 34.

<sup>02</sup> Strabo, XII. pag 527.

<sup>23)</sup> Hyde de Relig. vet. Perfar. p.g. 311ap. Brucker Hift. Crit. Philosoph. p. 147.

re dans l'Ouvrage de M. Hyde (
y que fous le régne de Sapon
Chef des Mages prouva la v
de sa Religion par l'épreuv
seu. Il proposa qu'on vers
son corps nud, dix-huit livr
cuivre sortant de la sonte, &
ardent, à condition que, s'il
étoit pas blessé, les incrédu
rendroient à un si grand pro
On dit que l'épreuve se sit
stant de succès, qu'ils suren

On ne voudroit pas garanti faits, qui ne sont attestés qui des Auteurs modernes, aux M. Hyde semble s'être sié trop rement. Mais, au moins, est-il stant qu'entre tous les Peuples tes de l'Europe, il n'y en avo cun, au milieu duquel l'épreus seu ne sût usitée, & même pre

• convertis «.

<sup>(104)</sup> Ibidem cap. 21. Bausobre, H. Manich. Liv. II. ch. 1. p. 166.

DES CELTES, Livre IV. 159 les Loix. Les anciennes Loix 5) de ces Peuples, & l'Histoire 6) du moyen âge en fournissent infinité de preuves & d'exem-L'Une constitution du Pays de infewig, (Brunfwick), que M. ick a publiée, porte expresséit, qu'un homme accusé de lar-, se purgera en touchant un fer ud (107). » Après avoir lavé ses ains dans de l'eau froide, il leera-le fer rouge & le portera au eu qu'on lui marquera, à la disnce de neuf pieds «. Cette Conftion est d'autant plus remarqua-, qu'elle est du quatorzieme sié-, & qu'elle servoit de régle à un bunal, qui tenoit encore ses ices en l'an 1362.

<sup>105)</sup> Voyez ci-dessus, § XI. note \$7-91 107) Dufresne, Glossar in voce Answerm, tom. 1. p. 2. in Antejuramentum; p. 268, endre, Traité de l'opinion Liv. VI. p. 352 siv. Schottel pag. 545. Gerike, pag. 119. 107) Gerike, pag. 127.

## TEO HISTOIRE

S. XIII. Quand on pense q épreuves ont subsisté parmi le plesCeltes, pendant une longu de siécles, & qu'une infinité o sonnes se purgeoient par cett des accusations qui leur étois tentées, on ne peut guères s ser à la conjecture que les A avoient quelque secret pour : l'activité du feu. Un grand h de l'Antiquité, que l'on app destructeur de toute Religion, qu'il ne perdoit aucune occaf: relever les superstitions du Pe & la fourberie des Prêtres, av ce foupçon, & après des exaé cherches, il avoit reconnu c conjecture étoit fondée. On ve ler de Varron (108) qui do

<sup>(108)</sup> Voyez ce que porte le Comn de Servius, sur ces mots de Virgile, Frei &c. cités à la not, 109 du paragrap. pre Servius ad Æneid. XI, tom. 787. P, 61 spas. ad Solin. p. 60.

DES CELTES, Livre IV. 161 tcomposition d'un certain onguent, suroit que les Hirpiens avoient outume de s'en frotter les pieds, iand ils passoient par le feu. Il ne it pas douter que le Moine Turc le Charlatan Vénitien dont parle .sbequius, & qu'il dit (109) avoir Le fe laver les mains dans du plomb ndu, manier le fer rouge, & s'en otter le dedans de la bouche, n'eusat le même fecret. On entrevoit core qu'il n'étoit pas inconnu aux uples du Nord. La Chronique de orwége porte, par exemple (110), que comme on disputoit à Haquin, Roi de Norwége, son extraction Royale, il fut ordonné que la Reine inga, mere de Haquin, toucheroit ın fer rouge pour légitimer la naisance & les droits de son fils. Un Brabançon, nommé Sigard, offrit

i

<sup>(109</sup> Busbeq Epift IV, pag. 265. (110 Chronic Norveg. fol. 626, apud Lo-1. Histor. Suco-Goth, pag. 62.

» à la Reine de lui frotter les » d'une herbe qui la mettroit » de toucher un fer rouge, sans » cevoir aucun dommage; mai » Princesse resusa constammer » fervir du secret de Sigard. »

Mais quel étoit l'onguent de fe fervoit pour se munir conviolente action du seu? c'est c importe peu de deviner. On trà la vérité, dans un Auteu derne (111), que la mauve mercuriale empêchent l'actic seu sur les parties qui en sont sre D'autres attribuent cette vertu au jus d'oignons pilés, & d'encore (113) à un onguent posé d'un mêlange égal d'esp sousser, de sel ammoniac, d'e de romarin & de jus d'oignon

<sup>(111,</sup> Loccen, antiq. Suco-Goth. pag (112) Legendre, Traité de l'Op Liv. VI. pag. 362. (113) Ibidem.

DES CELTES, Livre IV. 163 roit affurément pas prudent de gantir, ni d'éprouver ces préservas, dont on ne peut avoir qu'une rt mauvaise opinion; & dans le nd, on ne voit pas qu'un secret ii ne suspendroit l'activité des slames que pour quelque instans, pût re d'une grande utilité, depuis que preuve du seu est abolie.

Quoi qu'il en soit, il est constant le la plûpart des personnes que on soumettoit à cette épreuve, noroient entiérement le secret. Il roît, d'ailleurs, par l'exemple de Reine Inga, que les honnêtes gens, il se reposoient sur leur innocence, susoient de s'en servir. On ne peut s douter, par conséquent, que ces étendus jugemens de Dieu ne fisant périr tous les jours une soule nnocens. Agobard, Evêque de ron, le représenta à Louis le Dénnaire, avec beaucoup de sorce

(114), pour obliger ce Prince à réformer ce qu'il y avoit encore de barbare dans les Loix des Bourguis gnons. Mais il ne paroît pas que les remontrances de cet Evêque, eusseus fait aucune impression sur l'esprit de l'Empereur ni de son Conseil.

Il est vrai que Frédéric II abolit; par une de ses (115) Constitutions, qui mérite d'être lue, & que l'on appelloit alors Leges paribiles, c'est-à-dire, les épreuves du fer rouge, de l'eau froide, ou bouillante, & du combat en champ clos. Mais cela n'empêcha pas qu'on ne s'es tînt toujours à l'ancien usage.

Ce qu'il y a ici de surprenant; c'est que le Clergé, qui étoit toutpuissant dans les siècles du moyen

<sup>(114</sup> Voyez son Traité adverius Legem Gundobaldi Opp tom. 1, pag. 107. & cesui cenerà damnabilem opinionem putansium, divini judicii veritatem, igne vel aquis, vel constitu armorum patesseri, ibid. p. 301.

<sup>(115)</sup> Constitut, Sicul. lib, II. t, 31. p. 777.

DES CELTES, Livre IV. 169 age, au lieu de s'opposer à l'abus. l'ait au contraire soutenu de tout son pouvoir, & qu'il ait même entrepris de le fanctifier. On trouve, par exemple, dans Helmodus, que, lorsque les Saxons se furent rendus maîtres de Meklembourg (116), « il fut défen-» du aux Sclavons de jurer par les warbres, les fontaines & les pierres, » & qu'on les obligea à présenter » les personnes accusées de quelque \* crime, au Prêtre, pour y être exa-» minées par l'épreuve du fer rouge.» Un décret du Pape Honoré III prouve que la même chose se pratiquoit en Prusse (117). Il défend aux Chevaliers de l'Ordre Teutonique, d'asfujettir à cette sorte de procédure, les Livoniens, nouvellement convertis au Christianisme.

Il est vrai que l'épreuve étoit tou-

<sup>(116</sup> Helmod. Chron. Slav. cap. 84. p. 187. [117] Jur. Canon. tit. 35. Decret. cap. 3.

jours ordonnée par le Magistrat; qui avoit seul le droit de décider si le cas dont il s'agissoit, étoit asses grave, & si les soupçons ou les indices que l'on fournissoit contre l'accufé, étoient assez forts pour qu'on pût l'obliger à se purger d'une manière aussi dangereuse. Mais, au reste, (118) l'épreuve même se faisoit tous jours dans les Eglises. Le Clergé y préparoit les accusés par le jeûne, par la prière, & en leur donnant la communion. Il bénissoit (119) ensuite le fer qui devoit servir à confondre le crime, ou à manisester l'innocence.

Quelques-uns ont conclu de-là, que les Ecclésiastiques, en possession

<sup>(112)</sup> Spelman in Concil. Decrer. Anglican.

pag. 404. Schottelius, p. 549. Gerike, p. 1. 8.

(119 La formule de la prière que l'on récitoit fur le fer rouge en rapponée par Goldaft,

Antiq. Allem. tom. II. Gerike, p. 1. 8. Voya.

aussi les formules de Marculphe apud i Indenb.

pag. 1366, & Baluz. t. II. p. 651-658.

du secret dont on a parlé, il n'y a qu'un moment, avoient leurs raisons pour maintenir un abus qui les mettoit en état de servir les personnes qui leur étoient dévouées, & de faire périr leurs ennemis, sans en être recherchés. D'autres prétendent, au contraire, que le Clergé donnoit de bonne soi dans ces superstitions (\*). Ils alléguent pour raison

<sup>(\*)</sup> Ne pourroit-on pas en tirer une conclu-. son moins déravorable pour le Sacerdoce i La connoissance de l'abus de ces épreuves dont on ne pouvoit désabuser des Peuples groffiers, en-Riés & superstitieux, portérent les Prêtres qui étoient munis du fecret en question , à fe charger de préserver ceux qui y étoient soumis du danger qu'il y auroit en fans cette précaution. Et pourroit-on faire un grand crime aus Prêtres d' voir employé, en certaines occasions, un fratageme au il efficace, pour faire triompher leur Religion ou pour la sauver, pour gematir leurs livres & leurs personnes du péril qui les menaçoit? Dans un temps de barbarie. ces pieules friudes sont excusables, quand leut but eft de faire le bien. Nore de M \* \* à qui Javois enmuniqué le Manuserit de M Pelloutier. Ce fyfteme porte fur des principes faux , & fur des faits dementis par l'Histoire : 19. Eft-il

que les Ecclésiastiques ont sou exposé leur Religion, leurs L sacrés & leur propre personne preuve du seu. Michel Glycas

permis en aucun cas, aux Ministres de l gile , aux Ministres de celui qui eft , & la verité même, d'induitule Peuple dan reur, de lui annoncer pour miracle une qui n'est que prestige & mensonge ? Ce justifier les fraudes qui ont été commise les fausses religions, & que l'on a repr aux Sectaires. Ce seroit mettre l'erreur de la vérité. 2°. Est il toujours vrai q Prétres qui présidoient aux différentes son preuves, aient garanti du pétil les innoci laissé périr les coupables? L'Histoire dem fait, N'est-ce pas, au contraire, l'abus des ves, les crimes qu'elles autorisoient, les dres qui en résultoient, qui ont été cau les Peuples pluséclaires, ont rejetté cet ulage, cet ulage lacrilége & inhumain ? scais tro si les Prêtres de la Religion Ch ne avoient un moyen sûr pour empêche tion du feu. Je ne vois p int que ce i fait demontré, de même qu'il ne me pas facile de prouver invinciblement l traire Mais si ce secret existoit, comb fois n'en a-t-on pas fait un mauvais i Qu'on prenne l'Histoire & qu'on lise. . l'Ediceur.

CELTES, Livre IV. 169 ar exemple (120), que les rent convertis au Christiacette manière, fous l'emafilius, qui succéda à Miogne. On jetta le St. Evanun grand feu, qui ne put Mariana raconte aussi (121) ce Muzarabique & le Roent éprouvés en Espagne, ment par le duel, & ensuite 1. Le Romain sauta d'abord eu, & le Gothique y dens en être endommagé. En ence de ce double miraçle, va bon de conferver les ces. On lit encore dans Saammairien (122), que Pop-

ichel. Glycas, Ann. Eccl. Part. IV.

ariana de Reb. Hisp. ad an. Christs IX. cap. 18.

<sup>1</sup>xo Grammat. lib. X. p. 189, Olaus mic. Monum. lib I. cap. II. Eric porte cette événement à l'an 950 p. -27.

pon, pour convaincre les Da de la vérité & de la divinité de Doctrine qu'il annonçoit, fit r gir un gand de fer, & y fourr bras jusqu'au coude. Après l'ay promené au milieu de l'Assembl il alla le jetter aux pieds du Roi lui montra sa main, qui n'avoit feulement changé de couleur. Ce 1 dige fut cause qu'on abolit, pa les Danois, l'usage du duel, p mettre en sa place l'épreuve du L'Histoire Ecclésiastique de Sc mene fait aussi mention (123) ( Moine Egyptien, qui portoit 1 vent du feu dans son sein, sans ni fon corps, ni fes habits en ful endommagés, & celle de Théoc le Lecteur (124), d'un Evêque or doxe, qui disputant en la prése

<sup>(123)</sup> Sozom. Lib. VI. cap. 28. inter S Historiæ Eccles. tom. II. pag. 678.

<sup>(124)</sup> Collect. Theodor. Lectoris lib. Il ter Scrip, Hist. Ecc. T. III. p. 566.

de l'Empereur avec un autre Evêque du parti des Ariens, lui proposa d'entrer dans un bucher allumé, pour montrer de cette manière, lequel des deux sentimens étoit le plus consorme à la piété. L'Arien ayant resusé d'accepter la condition qu'on lui proposoit, l'Orthodoxe entra dans le seu, parla au milieu des slammes, & en sortit sain & saus.

Il semble que ces raisons, au lieu de décharger le Clergé, ne peuvent servir qu'à le rendre plus suspect; à moins qu'on ne veuille supposer ce qu'Agobard ne croyoit point, & qu'il regardoit (125) comme une opinion damnable, savoir que Dieu faisoit tous les jours des miracles pour distinguer l'innocent du coupable, & la vérité du mensonge; à moins de cela, il faudra convenir

<sup>(525)</sup> Voyez Ci-dessus, not. 114. Agobard adv. Leg. Gundob. cap. 9. Opp. T. I. p. 116.

nécessairement que le Clergé avois quelque secret inconnu aux autres, pour garantir sa personne, ses habits & ses Livres de l'ardeur des slammes.

reuve de

\$. XIV. L'épreuve de l'eau, tant froide que bouillante, se faisoit dans la même vue que celle du seu. Elle étoit un moyen de justification pour les personnes accusées ou soupçonnées de quelque crime. Il y avoit pourtant cette dissérence, par rapport à l'épreuve de l'eau froide ou chaude, c'est qu'on n'obligeoit ordinairement que les esclaves, ou les personnes (126) qui s'étoient déshonorées par quelque crime, à se purger de cette manière. Les anciennes Loix y sont sormelles. Celle des Lombards porte, par exemple (127),

<sup>(126)</sup> Ci-d. §. 11. 90.

<sup>(127)</sup> Leg. Longob. lib. I, Tit. IX. Leg. 39. Pag. 534. Leg. 29. p. 532. Tit. XXXIII. Leg. L. Pag. 581. Voyez aussi Dustrelne, Glossar, in voce Aqua ferv. T. I. pag. 313.

DES CELTES, Livre IV. 173 « que l'accusé désendra sa cause par » le duel, s'il est de condition libre, » & par le jugement de l'eau bouil-»lante, s'il est esclave, » On trouve des constitutions semblables, dans les Capitulaires de (128) Louis-le-Débonnaire, & dans les Loix des (129) Frisons. Il falloit d'ailleurs, que la personne soupconnée prêtât ce qu'on appelloit le serment purgatoire, avant que de subir l'épreuve. Ainsi la Loi des Frisons ordonne (130) "que, pour se purger d'un homicide. »l'accusé jurera, lui douziéme, & »qu'ensuite il sera soumis à l'é-

Il faut que la chose se pratiquât de la même manière dans les Gaules. Il semble, au moins, qu'Eummius fait manifestement allusion à cette cou-

preuve. »

<sup>(128)</sup> Capit. Ludovic. Pii, lib. IV. T. 13. 4g. 893.

<sup>(129)</sup> Leg. Fris. Tit. III. Leg. 4. p. 493. (130) Leg. Fris. T. XIV. Leg. 3. p. 497.

tume, lorsqu'il dit dans son Panégyrique de l'Empereur Constantin (131): « Notre Apollon dont les » eaux bouillantes punissent le par» jure.... » Il s'agit, dans cet endroit, du célebre Temple que le Dieu Apollon avoit à Autun. Là, comme par-tout ailleurs, l'épreuve de l'eau bouillante se faisoit dans les lieux consacrés, & celui qui avoit le malheur d'en recevoir quelque impression, étoit toujours regardé & puni comme parjure.

Cette épreuve, qui étoit aussi en usage, parmi les (132) Visigoths, les (133) Bourguignons, & les (134)

<sup>(131)</sup> Eumenius Panegyr. Constant. cap. 21. pag. 216.

<sup>(132)</sup> Leg. Visig. lib. III. Tit. 3. p. 121.

<sup>(133)</sup> Voyez. Ci-dess. S. III. not. 114. 125. C'est encore à la Coutume des Bourguignoms qu'Agobard fait allusion, lorsqu'il dit : « Or. » donnez qu'on fasserougirle ser & bouillir de » l'eau, afin que j'y porte la main, sans en » recevoir aucune impression ». Op. T. I. pag. 302.

<sup>(134)</sup> Leg. Salic. LIV. p. 338. Tit. LIX. pag. 340. Addit. Leg. 4. p. 348.

DES CELTES, Livre IV. 175 es, se faisoit avec les mêmes nonies que celle du fer rouge. rêtre qui présidoit à l'action ). faisoit chauffer de l'eau dans haudière. Ouand elle commenbouillir, il la confacroit (136), citant un certain formulaire de es . & v jettoit une bague, ou pierre. Ensuite l'accusé alloit ) tirer de la chaudière la bague pierre, que le Prêtre y avoit . Comme on avoit foin d'y e plus ou moins d'eau, selon que étoit plus ou moins grave, les nnes qui subissoient l'épreuve,

<sup>5)</sup> Spelman. Concil. Decret. Anglican.

i On peut voir de ces Formulaires dans mules de Marculphe, p. 1299. 1304. elui qui fut introduit par ordre de l'Em-Louis le Debonnaire dans Goldast. Allem. T. III. p. 254.

cdit. Morell. Dufresne, Gloss. in Arr. T. l. p. 213. in Aqua ferviniis Judic.

étoient quelquefois obligées de tre dans l'eau, non-feuleme main, mais encore le bras jus coude.

Epreuve de l'eau froide.

S. XV. L'épreuve de l'eau 1 étoit affurément la moins dange de toutes. Après avoir dép l'accufé de ses habits, on lui en croix les mains & les pied manière que le bras droit fut a au pied gauche, & le bras g au pied droit. Ensuite on le dans une eau courante, en le par une corde, qu'on avoit le caution de lui mettre autoi corps (138). S'il alloit à fond retiroit promptement hors de & on le renvoyoit absous. S nageoit, il étoit regardé & comme coupable.

Il faut que les Peuples Celi

vissent ici des règles toutes dissérentes de celles qui servoient de sondement à l'épreuve du ser rouge & de l'eau bouillante. Là, le seu & l'eau respectoient l'innocent; ici, au contraire, l'eau épargnoit le coupable pour engloutir celui qui étoit innocent. Cette contradiction ne doit pas surprendre. La superstition en

digére bien d'autres.

Savoir, après cela, comment un homme que l'on jettoit dans l'eau pieds & poings liés, n'alloit pas toujours à fond, c'est ce qu'il n'est pas facile de deviner. Le célebre M. Hostmann a cru (139) que ce miracle pouvoit-être expliqué par des causes naturelles. La constitution de l'Empereur Frédéric II, citée en note (140), l'attribue à la rétention de

<sup>(139)</sup> Frederici Hoffmanni, Demonstratiobes Physicz curiosz. Demonst. XV. n. -10. Getike, p. 121-123.

<sup>(140)</sup> Ci-dessus, §. XIII. note 115. Constit. Sic. lib. II. Tit. 31. p. 777.

l'air, lorsque l'haleine de celt faisoit l'épreuve, étant arrête la frayeur, le gonfloit comm vessie qui nage sur l'eau, quar est pleine. Peut-être aussi que racle dépendoit beaucoup moi l'accusé & de l'état où il se trou que de l'habileté & des dispos de ceux qui étoient chargés de la corde. Ils pouvoient l'allor pour faire emporter par le tc l'homme qui y étoit attaché, retenir, pour le faire aller à soi

Quoi qu'il en soit, il est cor que l'épreuve de l'eau sroide en usage parmi les Peuples Ce depuis un tems immémorial. L pereur Louis-le-Débonnaire (1

<sup>(141)</sup> Capit. Lotharii in leg. Longob. On trouve la même Loi dans les additio Capitulaires de Louis le Débonnaire, ti pag. 1190. Le Pape Sylvestre II. écri Lambert, Evêque de Mayence, condamr l'épreuve de l'eau, tant chaude que s'apud. Lindenb. in Gloss. p. 1356.

haire, fon fils & fon fuccefabolirent par leurs conftitu-

& défendirent aux Juges ix de s'en servir pour examiaccusés. C'est une preuve que nanière de procéder avoit été, jusqu'alors, dans les Tribu-Il faut même que Marculphe oint connu ces constitutions, 'il ait douté de leur authentiuisqu'il assure (142) que l'ée de l'eau froide sut ordonnée
Pape Eugêne II, à la requisie l'Empereur Louis-le-Débon-

reste, ces constitutions ne sitoint observées: Il paroît, par ire du moyen âge, que les s'en tinrent toujours à leur ne manière de procéder. On par exemple, dans les Annales ibe (143), que les Moines du

Form. Marculphi, p. 1301.

<sup>)</sup> Crusii An. Suev. Lib. III. part. 2.

couvent de Zuitfalten, prouveres par l'épreuve de l'eau froide, que dixmes qu'on leur disputoit, app tenoient au Monastère.

A la fin, cependant, on n'emplo plus cette épreuve que pour exar ner les personnes qui étoient act sées de sortilége. Quand un hom soupçonné de magie, avoit le me heur de ne pouvoir aller à sond, l'appliquoit à la torture, jusqu'à que les tourmens lui eussent arrae l'aveu du crime dont il étoit acct s'il avoit le malheur de l'avoue on le condamnoit à périr dans flammes; s'il ne l'avouoit pas, or tourmentoit tant qu'il avoit un so sile de vie. Cet abus a subsisté (12 en Vestphalie jusques sur la fin

eap. 8. Schottel. p. 549. Voyez. d'autres ex ples ci-dessus §. 11. not. 93. Dufresne, ' pag. 308. Legendre, Traité de l'Opinion, VI. p. 354-355.

<sup>(144)</sup> Gerike, pag 121, 174,

XVII. siécle. Ce n'est aussi (145) qu'au commencement de ce même sécle, qu'il a été aboli en France. Encore ne le sut-il alors que dans le ressort du Parlement de Paris. On a sru, mal-à-propos (146), que cette manière d'examiner les Sorciers svoit été inventée par les Chrétiens. L'Historien Phylarque (147) qui svoit conduit son Histoire jusqu'à la sin du régne de Ptolomée Evergete, parlant des Sorciers que l'on voyoit dans le Royaume de Pont, assuroit qu'ils ensorceloient les ensans, &

<sup>(145)</sup> Un Arrêt de la Tournelle Criminelle du Parlement de Paris, rendu en 1601. sur les Conclusions de l'Avocat Général Servin, défend à tous Juges du Ressort de la Cour, de faire épreuve par eau, en accusation de sortilége, et il est ordonné que cet Arrêt, servant de Réglement Général, soit registré dans tous les Gresses, et publié dans tous les Siéges du Ressort. Legendre, Traité de l'Opinion, liv. VI.

<sup>(146)</sup> Duftelite, Gloff. in Aqua frig. Judio, T. I. p. 309.

<sup>(147)</sup> Suidas in Phylarcho.

cans I eau tout nabilies.

S. XVI. On ne doit pas ici que les Peuples Celtes voient encore de l'eau, pou quer de ces divinations of Grecs désignoient sous le noi dromantie. Le Devin obser tentivement le mouvement que eau courante, & jugeoi venir, tant par la manière d couloit, que par le murm ondes.

Les Germains avoient co perstition du tems de Jules (149). « Comme il demando

<sup>(148)</sup> Plin. VII. 2. Plutarque parl

DES CELTES, Livre IV. 183 Prisonniers Germains, pourquoi Arioviste différoit d'en venir à une bataille, ils lui répondirent qu'il étoit d'usage, parmi eux, que les meres de famille consultassent le fort, & qu'elles eussent recours à d'autres fortes de divinations, pour savoir s'il étoit expédient, ou non, de donner bataille; que ces femmes avoient annoncé aux Germains la perte de la bataille, s'ils la hasardoient avant la nouvelle Lune. » e fondement de la prophétie étoit ue ces Dryades (150) ayant exaniné les tourbillons, que les eaux hu Rhin faisoient en coulant, avoient u dans le bruit des ondes. & dans le burnoiement de l'eau, que le tems i'étoit pas propre pour donner baaille.

<sup>(150)</sup> Plutarch. Cæfar. T. I. p. 717. Dioaff. Lib. XXXVII. p. 90. Clem. Alex. Strom. b. I cap. 15. pag. 360. Policen. lib. VIII. ip. 23. R. 4.

On devinoit de la même m dans le célèbre Temple de D (151). Au pied de l'arbre, qui e symbole de la Divinité, il y ave fource vive, que les Dieux a douée du don de prophétie. L trece, qui étoit une bonne v prêtoit l'oreille au murmur eaux, & l'interprêtoit à ceux « noient consulter l'Oracle. Sais gustin nous a conservé un pass Varron, qui porte (152) « que » dromantie venoit originair "de Perse, & que le Roi » Pompilius, aussi-bien que l » losophe Pythagore, étoient si » périmentés dans cette science » premier voyoit dans l'eau l' » des Dieux, qui lui ense » ce qu'il devoit ordonner &

<sup>(151)</sup> Servius ad Æneid. III. v. 466. ci-dessus, ch. 2. S. 20 not. 133.

<sup>(151)</sup> Augustin. de Civitate Dei, li cap. 35.

DES CELTES, Livre IV. 185 ver lui-même, par rapport aux » cérémonies de la Religion. »

Mais, comment l'Hydromantie avoit-elle pu passer de Perse en Italie, dans le tems de Numa Pompilius ? Il n'est pas facile de le deviner. Il est, peut-être, encore plus difficile de comprendre, comment saint Augustin a pu s'imaginer que le Démon intervenoit dans cette sorte de divinations, qui, pour venir de fort loin, & pour être fort anciennes, n'en étoient pas moins extravagantes.

S. XVII. Passons à une autre manière de deviner, qui étoit commune devine leut Ltous les Peuples Celtes & Scythes; Cortc'est celle qui se faisoit par le sort. Personne ne contestera que le sort ne puisse être employé utilement en plufieurs occasions. Mais on ne peut excuser ces Peuples de s'en être servis dans les deux cas qu'on va indiquer. Premiérement, ils confultoient le fort en mille occasions, où il au-Tome VIII.

roit fallu consulter plutôt la & le bon fens. Les Germains f peine de savoir (153) si le te favorable pour livrer bataill Romains, ou s'il ne l'est po ne savent pas (154) s'il est à p de brûler, sur le champ, un h de confidération que Jules leur a envoyé, ou s'il ne sero plus expédient de différer so plice à un autre tems. L'une & tre de ces questions sont dé par le fort. Ce n'étoit affuréme le moyen de trouver le bon pa est vrai que les Germains regard cette décision du sort, com Oracle du Ciel. Mais c'est en précisément que confistoit l'ex gance de l'impiété. Il faut avoi étrange idée de la Divinité, s'imaginer que, toutes les foi

<sup>(153</sup> Ci-del'us, §. XVI, not. 150¢ (154) Calar, I. 52¢

les hommes jugent à propos de décider une question, non par les lumières que Dieu leur a données, mais à coups de dez, il faut que la Providence fasse un miracle, pour saire trouver la vérité, qu'ils outragent, en la cherchant de cette manière.

En second lieu, ces Peuples se servoient encore du sort dans les causes criminelles, pour juger si un homme étoit coupable ou innocent des crimes dont on l'accusoit. On en a allégué un exemple bien remarquable dans l'un des Chapitres (155) précédens. Quand le Roi des Scythes étoit malade, les Devins consultés sur la cause de sa maladie, l'attribuoient ordinairement à un faux serment que telle ou telle personne, qu'ils nommoient, avoient fait par la maison Royale. On amenoit aussi-tôt l'ac-

<sup>(155)</sup> Ci-d. ch. IV. 5, 10. not. 85.

biens confisqués. C'étoit, ment, la plus cruelle & la p testable de toutes les injusti condamner un homme sur blables preuves.

Manière de deviner par le sort.

Cependant cette procédu reçue dans toute la Celtique divination se faisoit par-tou près de la même manière. O ployoit des branches d'arb l'on coupoit en rameaux, or tons, avec cette dissérence tant, que les Scythes pré (156) le saule & le tilleul, l mains (157) une branche fruitier, les Gaulois (158)

veine, & les (159) Perses le tamarisc. Les Thraces étoient les seuls (160) qui se servissent dans cette occasion, non de branches d'arbres, mais de petits cailloux. Le Lecteur ne sera pas saché qu'on rapporte ici quelques passages qui servent à montrer la parsaite consormité qu'il y avoit sur cet article, entre tous les Peuples de l'Europe.

"On trouve parmi les Scythes; "dit Hérodote (161), un grand nom-"bre de Devins, qui devinent avec "plusieurs verges de saules, de sa "manière que je vais rapporter. On "apporte de grands faisceaux de "verges, que l'on pose par terre. "Le Devin ayant ouvert le fais-

<sup>(159)</sup> Scholiast. Nicandri ad istum versum Theriac. και μυρίκτε λαθοιο νέον ap. Lind. in Gloss. p. 1437. Voyez. Interpret Theriac. Nicandri ap. Scalig. in notis ad Catull. pag. 355.

<sup>(160</sup> Stephan, de U.b. p. 401. Plin, VII. 40. p. 62. Voyez, aussi Suidas au mot Opul. (161) Herodot IV. 67.

HISTOIRE » ceau, met à part chaque v » fonde là - dessus ses divina »après quoi il rassemble les » & les remet en un faisceau » la manière de deviner qu » reçue de leurs Ancêtres. N » Enaries, qui sont hermaphr » devinent avec des branc » tilleul, & prétendent avo » leur art de la Déesse Véi » coupent la branche en troi » ceaux, qu'ils font passer & » ser entre leurs doigts, & ( » dessus qu'ils fondent leurs » tions. »

Ammien - Marcellin dit q chose de semblable des Alains «Leur manière de deviner es » extraordinaire. Ils rassemble » verges de saule, qui soient d » & les séparent ensuite, d » tems marqué, avec des ens » mens secrets, » c'est-à-dire

<sup>(162)</sup> Amm. Marc. lib. XXXI.

mes Celtes, Livre IV. 191 es prieres qu'ils prononçent à voix asse; « par ce moyen, ils connoissent, très-clairement, tout ce qui doit arriver. »

Voici ce que Tacite disoit des diinations qui étoient en usage parmi es Peuples de la Germanie (163). :Ils font attachés aux auspices & aux forts autant qu'aucune autre Nation. Leur manière de consulter le fort est fort simple. Ils coupent une branche d'arbre fruitier, & la partagent en plusieurs petits rameaux. Ils distinguent ces rameaux par quelques marques, & les répandent au hasard sur un habit blanc. Ensuite le Sacrificateur de la Communauté, quand la consultation est publique, ou le Chef de la famille, quand elle est particulière, après avoir invoqué les Dieux, & regardant vers le Ciel, leve par trois fois chacun de ces rameaux

<sup>(163)</sup> Tacit. Germ. cap. 10.

» & les interprête selon la 1 » qu'on y a auparavant imp » Quand le sort est contraire » consulte plus ce jour-là sur le » assaire. Quand il est savoral » a encore recours aux Auss

Il paroît par le passage d'Eucité en note (164), que les Grecs avoient aussi cette mar deviner avec de petits morce bois.

Au reste, cette superstition me les autres dont on a fait n dans ce chapitre, se conser long-tems parmi les Chrétie employoit le sort dans les ce tions publiques & particu tantôt pour découvrir l'auteu crime, tantôt le légitime po d'un bien, & on appelloit u ment de Dieu (165) la senten

<sup>(164)</sup> Eustath. ad Iliad. III.

<sup>(165)</sup> Pactum Childeberti & Chi

DES CELTES, Livre IV. 193 s Juges prononçoient, après avoir tté croix ou pile sur l'accusé. Trois vêques qui se disputoient le corps : Saint Leger, convinrent de décier le différent par le sort. Passe enore pour cela. Mais le fort est ici ne action sainte, à laquelle on se répare par trois jours de jeûne & prière : on met ensuite sur l'Autel ois billets, fur lesquels on avoit rit le nom des trois Prétendans; & Historien raconte fort gravement 166), qu'un Prêtre ayant tiré au asard l'un de ces billets, sit voir. ır-là, lequel des trois Evêques roit la vérité & la justice de son ité. C'est une réflexion qu'on ne uroit lui passer.

<sup>:</sup>g. Salic. p. 348. Leg. 5. ad fortem ambue. Ibid. Leg. 8. Decretum Childeberti. ibid. g. 349. Leg. 6. Leg. Ripuar. tit. 31. Leg. 5. 1g. 455.

<sup>(166)</sup> Vita S. Leodegarii, ap. Duchesne, m. I. pag. 603 & 623. Dustresne, Gloss, in rs. Sanā.

La Loi des Frisons ordonne aussi (167) que pour découvrir l'auteur d'un meurtre, on sera jetter au sort les personnes que le vengeur du sang jugera à propos d'accuser; &, parce que cette étrange procédure étoit regardée comme un jugement de Dieu, la Loi veut qu'elle se sasse au pied des Autels.

Il est vrai qu'un Concile tenu à Auxerre (168), condamne expressément cet abus. Mais, outre que la constitution ne pouvoit regarder, tout au plus, que les Eglises de France, il est certain, d'ailleurs, qu'elle ne sut pas observée, la coutume ayant prévalu, dans cette occasion, comme dans plusieurs autres, sur la raison & sur les bonnes Loix,

e maniès e découS. XVIII. On ne peut pas douter

<sup>(167)</sup> Leg. Frisior. tit. XIV. p. 496.

<sup>(168)</sup> Concil. Autifidior. ap. Lindenbrog. in Gloss. p. 1481. & apud Dufresne, in vose. France. Ce Concile fur tenu en 578.

# DES CELTES, Livre IV. 195

ne faille mettre encore au nom- vrit des meures divinations, qui ont une ori-j s Feretriou Payenne, la procédure que les Cruentation nands appellent en leur Langue -Recht, & en Latin; Jus Feretri, us cruentationis. Quand on trouquelque part un corps mort, & l'on voyoit fur le corps des ind'une mort violente, la Justice eu se transportoit dans l'endroit toit le cadavre, & y faisoit conen même tems, tous ceux que foupçonnoit d'avoir commis le rtre. Après quelques exhorta-, on les obligeoit à poser, l'un s l'autre, les mains sur la poi-& fur les blessures du mort, & iter, dans cette posture, cers paroles qu'on leur dictoit. rrivoit, pendant cette épreuve, les blessures jettassent de l'écume u fang, on étoit convaincu que i qui touchoit le corps, dans ce nent-là, étoit le véritable meur-

tries. C'étoit, disoit-on, le cri & l'accusation même du sang, contre celui qui l'avoit injustement répandu.

Schottelius (169), qui écrivoit en 1671, observe que cet usage subsistoit encore de son tems, en plusieurs endroits de la Basse-Allemagne. Il cite même des Jurisconsultes célebres (170) qui ont entrepris de le justifier, & qui ont montré par des raisons naturelles & philosophiques, comment il pouvoit arriver que le corps d'un homme assassimé, rendît du sang en la présence du meurtrier c'est-à-dire, que ces Savans ont cher ché de la liaison entre des choses qu n'en avoient point, quo qu'elles a

<sup>(169)</sup> Schottelius, p. 62. Gerike, p. 14.
(370) Les Jurisconsulte qu'il cite, sont soldus in Thes. Pract. B. n. 2. Majolus & Canicul. Colloq. 1. Hyppolit Marsyl. in Jeriminali num. 181 Paris de Putco Tr de Syndicat. cap. 3. Levin. Lemnius, de o fis miraculis natura, Lib. II. cap. 2. Hj Magius variar, Lect. Lib. III. cap 5. 8 feurs autres,

rivassent quelquesois ensemble. C'est le Paralogisme que les Logiciens appellent Post hoc, ergo propter hoc.

S. XIX. La plûpart des divinations dont on vient de faire mention, étoient prescrites par les Loix, & ordonnées par le Magistrat, qui jugeoit sur de semblables preuves, si un homme étoit coupable, ou innocent des crimes dont on l'accusoit. On n'auroit jamais fait, si on vouloit parler des présages que les particuliers tiroient de tout ce qui leur arrivoit, ou de tout ce qui se passoit sous leurs yeux. Au lieu que nos Philosophes font profession de chercher la véritable cause & la raison suffisante des événemens naturels, ou des actions humaines, la Philosophie des Celtes confistoit à deviner ce qu'un événement ou une action fignifioit pour l'avenir.

Les Mages, par exemple, ayant fait observer Ochus dans le premier

repas qu'il fit, après être monté sur le trône de Perse, prophétiserent, sur ce qu'on leur en rapporta (171), que la terre produiroit des fruits en abondance sous le régne de ce Prince, mais qu'il répandroit aussi beaucoup de sang. Des sourmis (172) ayant charié quelques grains de froment dans la bouche de Midas, qui dormoit au berceau, les Devins du Pays déclarerent que cet ensant seroit un jour le plus riche de tous les hommes.

Tacite rapporte aussi que le Capitole ayant été brûlé pendant les guerres civiles, qui suivirent la mort de Néron, les Druïdes publierent par-tout que cet accident (173) étoit un présage infaillible de la ruine totale de l'Empire Romain. On pourroit alléguer une infinité d'autres

<sup>(171</sup> Ælian. V. H. II. 17.

<sup>(172)</sup> Valer. Max. I. 6.

<sup>(173)</sup> Tacit. Hift. IV. 54.

DES CELTES, Livre IV. 199 nples, pour montrer à quel t on pouffoit la superstition, & édulité sur cet article. Mais on idroit d'abuser de la patience du eur, si l'on s'arrêtoit plus longà ces bagatelles.

XX. Avant que de quitter la ère que l'on traite, il faut cepen- gina de nou ajouter une remarque. Les di- velles Divina tions étoient si fort à la mode. ni les Celtes, que le Clergé Chré-, pour s'accorder au goût du ole, trouva bon d'en ajouter de velles, à celles qui étoient déja ısage parmi les Payens. De ce bre étoient, le jugement de la x, celui du pain & du fromage , celui de la Sainte Eucharistie, nfin ce qu'on appelloit Caracteres Forum, ou Sortes Apostolorum. ons un mot de chacune de ces diitions.

e jugement de la Croix étoit Jugement de R4

# e Histoire

(174) une forte d'Examen, ou de Purgation canonique, dans laquelle un homme soupçonné de quelque crime, étoit obligé de se justifier, en se tenant devant une Croix, pendant un certain espace de tems qui étoit déterminé par le Magistrat.

Ce moy en de justification n'étoit pas aussi facile qu'on pourroit se l'imaginer d'abord, parce que la posture étoit des plus génantes. Il falloit (175) que l'accusé demeurât debout, les bras étendus devant une Croix, & sans faire jusqu'au moindre mouvement, pendant cinq ou six heures. Celui qui succomboit à l'épreuve, perdoit sa cause, quand il s'agissoit d'affaires d'intérêts, & s'il étoit question de quelque délit, il subissoit la peine du crime dont il avoit été convaincu par cette voie. Ainsi il est or-

<sup>(174)</sup> Voyez Dufreine, Gloss, in Grus. Jud. som. I. pac. 1395.

<sup>(175)</sup> Agobart. Opp. tom. I. p. 302.

DES CELTES, Livre IV. 201

donné dans le Testament de Charlemagne (176), & dans celui de Louis le Débonnaire son fils, que s'il s'élevoit quelque contestation entre les héritiers, par rapport aux limites des terres qui leur seroient assignées & que la question ne pût être éclaircie par des témoins dignes de foi, le différent seroit décidé par le jugement de la Croix, & non par le duel. Les Capitulaires des mêmes Empereurs portent (177) que, dans les causes civiles, qui seront de petite importance, on pourra recourir au jugement de la Croix. Mais, toutes les fois que l'affaire étoit grave & importante, il falloit que (178) les Séculiers se purgeassent par le duel & dans de semblables cas, le juge-

<sup>(176)</sup> Testam. Car. Mign. ap. Duchesne. Tom. II p. 90. art 9 Testam. Ludov Pii, ibid. Tom. II p. 328. Du Fresne Gloss. p. 1395. Tom. I

<sup>(177)</sup> Cap. Car. Mag. & Lud. Pii, lib. V. cap. 125. p. 946.

<sup>(178,</sup> Lud. Imp. Addit. ad Leg. Sal. p. 35\$.

# ment de la Croix étoit un privaffecté aux Eccléssastiques.

Il y avoit aussi des occasion l'accusateur & l'accusé étoient gés de subir ensemble le juge de la Croix. Celui qui se lass premier étoit le coupable. Ain Canon du Synodé de Vermerie en 751 (179), porte que, lorsq femme se plaindra de son mar l'accusera de n'avoir jamais la avec elle, on les sera appr tous deux d'une Croix, & qu plainte se trouve sondée, on parera.

L'Empereur Lothaire défend te forte d'épreuve (180), par fon qu'étant téméraire en elle-n elle ne pouvoit fervir d'ailleur déshonorer la Croix & la P

<sup>(179)</sup> Synod Vetmer. Can. 17. ap ne, Gloss. tom. 1. p. 1395. Gerike, p (178) Lothar. Imp. in Leg. Longob. tit. 55. Leg. 32. p. 662.

DES CELTES, Livre IV. 203

Fils de Dieu. Il ne paroît pas que tte Loi de l'Empereur Lothaire ait é généralement observée. Ou plutt, on trouve plusieurs exemples i contraire dans l'Histoire des siées suivans. Au reste, Hagenberg a emarqué, avec raison (181), que on attribue mal-à-propos une semlable Constitution aux Empereurs harlemagne & Louis le Débonaire. Ces Princes, au lieu de conamner le jugement de la Croix, ont autorisé, & même ordonné n dissérentes occasions.

Le jugement du pain & du fro- Jugement du nage béni que les Anglo-Saxons ap- Fromage bépelloient en leur Langue (183) Cors.

<sup>(181)</sup> Germ. Med. Diff. III. §. 23.

<sup>(182)</sup> La Constitution citée à la note 180. e trouve sous le nom de Charles Magne & de ouis le Debonnaire, C pit. liv. I. cap. 108.

<sup>(183</sup> Leg. Canuti Re is, Leg. 6-7. On croit ue le mot Corsned est composé de deux mots Allemands; sçavoir, de Chor, le Chœur d'une iglise, & Sned ou Snid, coupure, parce que

enonique, dans laquelle on avaler à l'accusé un morceau et de fromage, sur lequel le avoit prononcé une sormule cration, qui portoit que (1 morceau pût étrangler le cou s'il avoit juré faussement de pas commis le crime pour le étoit tiré en cause. On croyo nement dans les siécles d'ig ce, qu'un scélérat qui auroit conscience chargée du crime étoit accusé, succomberoit blement à l'épreuve.

Lindenbroge a remarqué d Glossaire (185), que les Roma

le morceau étoit coupé par un Prêtre Chœur & fur l'Autel. Voyez d'autres ( gies dans Dufresne, Gloss, t. I, p. 13 ke, page 205.

<sup>(184)</sup> Voyez dans Marculphe les qui se trouvent sous le titre: Exorci, Hordaces, vel casei ad probationem veri, dembr. p. 1308.

<sup>(185)</sup> Acronius sur ce Vers d

DES CELTES, Livre IV. 205 me les Grecs, pratiquoient quele chose de semblable, à l'égard ; Esclaves qu'ils soupçonnoient larcin. Il ne seroit pas impossible les Romains n'eussent porté tte superstition en Angleterre, & ns les autres Pays de la Celtique, i étoient soumis à leur dominaon. Mais, en le supposant ainsi, il idra convenir, au moins, que le ergé Chrétien y changea quelte chose. Au lieu que, parmi les omains, on n'assujettissoit à cette reuve que des personnes de basse ondition, les Ecclésiastiques Chréens jugerent à propos de se l'approrier, & de se justifier par cette voie es crimes qu'on leur imputoit. C'é-

<sup>&#</sup>x27;ique Sacerdoris fugitivus liba resuso. Epod. lib. I.

'de 10. dit » que , quand un esclare est
foupçonné de vol, on le mene au Prêtre
qui donne à tous les esclaves un morceau

'de pain béni, & , qu'ils n'en ont pas plutôt
mangé, que le Prêtre devine qui est le couable ». Voyez aussi Discoride, lib. V. cap. 161.

p. Lindenbr. Gloss. p. 1418.

toit le moyen de gagner toutes le causes qui se décidoient de cette ma nière. Il étoit bien dissicile, à moint d'un grand malheur, qu'un Ecclé sastique, à qui un autre Ecclésial tique tailloit le morceau, en sit étranglé.

Jugement de l'Eucharistie.

Le jugement de l'Eucharistie ne différoit de celui dont on vient de parler, qu'en ce qu'on y employoù les symboles du corps & du sang de Notre-Seigneur. Il consistoit à recevoir l'Hostie sous la condition qu'elle pût se changer en (186) un poison mortel, supposé qu'on sut effective

<sup>(186)</sup> Tritheme rapporte que Robert, Abbé de Limpurg confirma la vérité de se révélationss p r le jugement de l'hucharistie. Onlit ces paroles dans la Formule qu'il prononçie Et si cela n'est pas comme je l'ai affirmé, p que je ne puisse point avaler le Corps de » Notre-Seigneur Jésus-Christ, mais qu'il s'arprête dans mon goster, qu'il m'étrangle, » qu'il me suffoque, & qu'il me f se crèves » dans le même moment ». Chronig, Hirsaug, ad an. 1224. Gerike, pag. 200.

ent coupable du crime dont on se urgeoit par cette voie. C'est ce l'exprimoit la formule que le Comuniant étoit obligé de réciter à sute voix (187). Corpus Domini sie ihi in probationem hodie. Si celui ui avoit subi l'épreuve, mouroit, u tomboit seulement malade peu e tems après, on le regardoit comle convaincu & condamné par la office même de Dieu,

Cet abus est assurément très-anien. On lit, par exemple, dans régoire de Tours (188) que le lomte Eulalius, qui étoit soupçoné d'avoir tué sa propre mere, se ustissa de cette manière devant Cauin, Evêque de Clermont en Aurergne. Ce qui arriva à Lothaire, loi de Lorraine, est également con-

<sup>(187)</sup> Dafresne, Glossor, in Aqua frigid.
udic. Tom. I, pag. 310-311, & in Judic,
obabil, tom. II, p. 153.

<sup>(158)</sup> Gregor. Tu.on. Hift, lib. X. cap. \$.

nu. Dans un voyage qu'il fit à Rome en 768, pour faire lever l'excommunication que le Pape Nicolas avoit lancée contre lui (189), il jura au Pape Adrien II, qu'il avoit repris Teutberge, son épouse, & renvoyé Valdrade, sœur de Gonthier, Archevêque de Cologne, avec laquelle il avoit vêcu publiquement en concubinage. Le Pontife qui ne se fioit pas aux protestations de Lothaire, exigea de lui qu'il confirmât sa déclaration par serment, & l'assujettit, en même tems, au jugement de l'Eucharistie. Les Seigneurs de la suite de Lothaire confirmerent aussi sa déposition; ils jurerent & communierent avec lui. Le Roi mourut avant que d'être de retour dans ses Etats, & les Seigneurs qui l'avoient suivià Rome, ne lui survécurent que de quelques mois; dès lors on ne douta

<sup>(189)</sup> Regino Prum. in Chron. ad An. 869. Scrike, p. 202.

point qu'ils n'eussent tous communié, & prêté serment contre leur conscience.

Parmi les Canons du Concile de Tribur il y en a un qui semble ordonner, que l'on ne soumettra, déformais, que les seuls Ecclésiastiques au Jugement de l'Eucharistie (190). » Les Laïques seront tenus de » prêter le Serment purgatoire dans » les occasions où il est d'usage de » l'exiger. Mais, au lieu d'ordonner » le serment à un Prêtre, on l'in-» terrogera par la fainte Confécra-» tion, parce que les Prêtres ne doi-» vent pas prêter serment pour des » sujets de peu d'importance. Faut-» il qu'une main qui fait le Corps " & le Sang de Notre Seigneur, soit » souillée par le serment « ? Voilà , certainement, un étrange scrupule.

<sup>&#</sup>x27; (190) Concil. Tribur cap. 21. Gerike; pag 199.

On ne veut pas qu'un Ecclésiastique souille son caractère, en prêtant serment pour des sujets peu importans (\*), & on ne craint pas de profaner le Sacrement, en le donnant à un homme que l'on soupçonne d'être un meurtrier, un adultère, &, en un mot, un scélérat.

Cependant il ne paroît pas que, depuis la tenue du Synode de Tri-

<sup>(\*)</sup> Qu'il ne faille pas rendre les sermens trop communs, c'est conforme à l'esprit de la Religion Qu'on ne doive point exiger que des coupables avouent 'eurs crimes, ou qu'ils s'exposent à se parjurer pour éviter les supplices. la raison & l'humanité le distent. Mais il est bien fingulier de voir mettre en principe que les Prêtres souilleroient leur caractère en prêtant serment sur la vérité des faits qui leur font imputés, & qu'il faut les interroger par la sainte consécration. On ne vouloit pas 'qu'une main qui confacte le Corps & le Sang du Seigneur, fût souillée par le serment, & on ne craignoit pas de profaner le Sacrement, en le donnant à des Monstres dans l'ordre de la Société & de la Religion! Ceux qui avoient de pareils scrupules, étoient des Chrétiens bien pen inftruits. Note de l'Editeur.

DES CELTES, Livre IV. 211 bur, le privilège de se purger en recevant l'Eucharistie, ait été réservé aux seuls Ecclésiastiques. M. Gérike (191) a remarqué que les Allemands, quand ils veulent fortement assurer une chose, disent encore aujourd'hui (192): » Je suis prêt de » recevoir la sainte Cêne, pour as-» furer ce que j'avance «. C'est un indice que l'on assujettissoit les Particuliers à cette épreuve. On peut imaginer, pour le remarquer en paffant, que l'épreuve du feu a donné lieu à une façon de parler parfaitement semblable, qui est encore en usage parmi les François. Pour marquer qu'ils sont pleinement persuadés d'une chose, ils disent qu'ils en mettroient la main au feu.

Enfin, ce qu'on appelloit Carac- Divination a teres Sanctorum, ou Sortes Apostolo- pelloit Ca

<sup>(19</sup> Gerike, cap. VI. p 197.

<sup>(192</sup> Jeh Will das heitige Abendmahl darauff empfangen. Ibid.

rafteres San. rum, étoit une sorte de Divinat

florum ou
Sortes Apos.

pour laquelle on se servoit de
vres sacrés (193). On ouvro
hazard la Bible, les Pseaumes
vangile, ou quelqu'autre Livr
dévotion. Le premier passage q

dévotion. Le premier passage q présentoit à la vue, étoit une es d'Oracle, dont on tiroit un bon un mauvais augure, selon qu'i roissoit savorable ou contrair dessein qu'on avoit dans l'espri qui faisoit le sujet de la constion. M. Du Fresne (194), qui

M. Du Fresne (194), qui massé sur cet article une infini choses curieuses, remarque q pratiquoit, sur-tout, cette Div

<sup>(193)</sup> Voyez le Canon du Concile d'A ei-dessus, §. 17. not. 168. Capitul Carde diversis sebus an An. 789. Cap. 4. aussi Capitul de partib Saxon. cap. 2 mond. Histor. Francor, lib. II. cap. 28. li eap. 23. Greg. Turon, lib. IV. cap. 16. p Edit. Morell.

<sup>(194)</sup> Du Fresne, Glossar in Sortes Sant tom. III p. 1000.

DES CELTES, Livre IV. 218 tion, quand il s'agissoit d'élire ou d'ordonner un Evêque. Le premier passage que le hazard offroit à celui qui étoit chargé d'ouvrir la Bible. étoit un prognostic par lequel on jugeoit, tant du caractère que de la conduite de l'Evêque, & en général, de tout ce qui devoit lui arriver durant le tems de son Pontificat. Par exemple, un jour (196) que l'on consacroit un Evêque de Laon, celui-ci qui ouvrit la Bible, tomba fur un endroit, où il n'y avoit que des feuilles de papier blanc. On conclut delà que cet Evêque ne feroit rien qui méritât d'être transmis à la postérité. L'Archevêque (196) qui devoit consacrer Albert, Evêque de Liége, ayant aussi ouvert le Livre qu'on lui présentoit, selon l'ufage de ce tems là, trouva au commencement de la page l'histoire de

<sup>(154)</sup> Ibid. p. 1002.

<sup>(156, 1</sup>bid.

l'emprisonnement & de la décapitation de Jean-Baptiste, & sur le champ, il avertit Albert qu'il devoit se préparer à souffrir un jour le martyre pour le service de Dieu.

On ne doute pas que cette superstition ne tirât son origine des Romains, qui la communiquerent in-Peuples qu'ils fensiblement aux avoient soumis. Au moins est il certain qu'ils pratiquoient une Divination parfaitement semblable, que l'on appelloit Sortes Virgiliana, ou Horatianæ, parce qu'on y employoit les Ouvrages de ces deux Poëtes. Spartian rapporte (197) qu'Alexandre Severe, n'étant encore que simple particulier, ouvrit l'Enéïde dans le dessein de s'instruire de ce qui l'attendoit dans l'avenir. Le vers qui s'offrit le premier à sa vue, lui annonça qu'il parviendroit un jour

<sup>(197)</sup> Spartian.

DES CELTES, Livre IV. 213
l'Empire (198):

Tu regere Imperio populos, Romane, memento.!

On voit dans saint Augustin (199), que les Chrétiens couroient déja, de son tems, après ces bagatelles, & c'est, selon les apparences, ce qui porta le Clergé à substituer la Bible aux Livres Payens que l'on employoit à cet usage.

Il ne paroît pas, au reste, que saint Augustin ait approuvé, ni loué, cette étrange superstition, comme M. Gérike (200) l'a avancé. Ce Pere dit, à la vérité (201), » que les » Chrétiens, qui devinent par les » Livres sacrés, semblent être plus » excusables que ceux qui consul-

<sup>(198)</sup> Vir il. Encid. VI. v. 851. Voyez pluficurs exemples semblables, Wier. de Præstig. Dæm-lib. II. cap. 13. p. 201.

<sup>(199)</sup> Confess. lib. IV. cap. 3.

<sup>(200)</sup> Gerike, cap. 8. p. 213.

<sup>(201)</sup> Augustin. Epistol. ad Januar. 109.

» tent les Démons «, c'estles Oracles des Payens; mais te immédiatement après, » q » fage même de deviner par » gile, lui déplaît, la Parole c » ayant été donnée à l'homm » le conduire à la vie éterne » non pour diriger les vains » d'établissement & de fortu » nous faisons ici - bas « vrai encore, que faint Augu recours à cette sorte de I tions, dans le tems de sa conv pour juger du parti qu'il a prendre. Mais on feroit affu tort à ce grand homme, si l'e loit juger de ses véritables mens, par ce qu'il fit dans i où il commençoit seulement trevoir la vérité.

Après tout ce que l'on v dire des différentes Divination étoient en usage, parmi les l Celtes, on est en droit d'en o

DES CELTES, Livre IV. 217 , que Pausanias ne peut être exsé d'avoir écrit (202) » que c'est ine chose fort incertaine, si les Celtes connoissent seulement la cience des Auspices «. Le mal uroit pas été grand, quand ils ufoient ignorée; mais ils en étoient têtés, autant & plus qu'aucun au-Peuple. Pausanias (203) qui garde Brennus & fes Gaulois come des impies, parce qu'ils étoient és au combat, sans aroir auparant consulté les Auspices, deit s'informer premièrement, si le tétoit vrai. Il devoit encore moins ir faire un crime de ce qu'ils s'étoient pas servis, dans cette casion, d'un Devin Grec. Il n'est s naturel de prendre conseil d'un nemi. Les Gaulois détestoient, illeurs, la Religion des Grecs, &

<sup>202)</sup> Confess. lib. VIII. cap. ult.

<sup>203)</sup> marries. Paul. Phoc. XXI. p. 848.

Tome VIII.

ils avoient des régles (204) de Divinations, toutes différentes de celles des autres Peuples.

la Magie Peuples

S. XXI. On ne s'arrêtera point à la Magie des Peuples Celtes, autant qu'on l'a fait à leurs Divinations, parce qu'on craindroit de fatiguer le Lecteur par le détail de toutes ces ... bagatelles. D'un côté, le monde est parfaitement revenu sur le sujet des Magiciens, & ne doute plus de la vanité de Mar Art. De l'autre, on trouve que, dans un tems où la Magie étoit le plus en vogue, l'Empereur Néron eut occasion de reconnoître la fausseté de cette prétendue science (205). N'étant pas content du pouvoir despotique qu'il exerçoit sur une partie considérable du genre humain, il fouhaita encore de commander au Dieux. & de difposer, à son gré, de leur puissance.

<sup>(204)</sup> Supra , S. VI. not. 44.

<sup>(205)</sup> Plin. Hift. Nat. lib. XXX. cap. 2.

rassembla, pour cet esset, à Rome, es Magiciens les plus célébres de la erre, & se sit initier dans tous les nystères de leur Art. Après bien es expériences, il eut le regret de roir que les Magiciens n'étoient que les charlatans, & des imposteurs, & il sut lui-même (206) un illustre exemple de la vanité de leurs opérations, qui ne sçauroient ni déranger l'ordre de la nature, ni garantir un scélérat des peines & des supplices, qui sont la peine inévitable du crime.

D'ailleurs, on a eu occasion de parler avec assez d'étendue, non-seulement de la Doctrine (207), ou des préjugés qui servoient de sondement à la Magie des Celtes, mais encore des choses grandes & extraordinaires que les Druïdes (208)

<sup>(206)</sup> Ibid.

<sup>(207)</sup> Ci-deff. Liv. III. chap. 4. \$. 10.

<sup>(208)</sup> Ci-d. chap. IV. 9. 9. & 18.

se vantoient d'opérer par le moyen de leur science occulte. Il suffira donc ici de dégager la promesse qu'on a faite, de donner quelques échantillons des opérations magiques des Druïdes. Elles serviront à montrer que les plus grands Imposteurs, sont bien souvent ceux qui rencontrent les plus grandes dupes.

rencontrent les plus grandes dupes.

Gui de On doit commencer naturellement par le Gui de Chêne, qui étoit en aussi grande réputation parmi les Gaulois, que la Mandragore l'étoit parmi les Juiss. Voici ce qu'en dit Pline au Livre seizième de son Histoire Naturelle (209). » En parlant » du Gui de Chêne, je ne dois pas » oublier que les Gaulois en sont » un cas tout extraordinaire. Leurs » Mages, qu'ils appellent Druïdes,

<sup>»</sup> n'ont rien de plus facré, que le

<sup>»</sup> Gui, & l'arbre fur lequel il croît,

<sup>(309)</sup> Plin. H. N. XVI. cap. 44. p. 3124

» pourvû que ce soit un chêne (210'. » Indépendamment du Gui, ils choi- » sissent des bocages de chêne, pour » y faire leurs dévotions, & n'of- » frent aucun Sacrifice, sans avoir » des branches de cet arbre; de

<sup>(210)</sup> Robur est proprement le Rouvre, espèce de chêne moins haut que le chêne ordinaire, mais gros & tortu. Son bois est fort dur & robufte ; d'où vient, dit-on, que les Latins l'ont appellé Robur. Dictionnaire de Trevoux. L'étymologie est plaisante. Je conçois bien que les mots François Rouvre & Robuffe viennent du Latin Robur; mais rien ne prouve que Robur ait dû désigner un bois fort dur , privati-Vement à tout autre terme de convention. Put-il dérivé du Grec, de l'Hébreu, du Celtique, & de quelque Lanque que ce puille êt e (ce qui ne paroît pas), la racine de Robur seroit toujours une expression qui devroit fon origine à la pure convention. Les mots par lesquels certaines choses ont été désignées, viennent, sans doute, du principe qui a mis en nous une ame intellectuelle, & qui nous & doué des organes propres à nons entretenit ensemble; mais c'est tout ce qu'on peut trouver d'essentiel dans la dénomination des chofes. Le reste s'est formé par la convention des hommes. Si nos peres eussent appellé tel arbre un grofeillier, nous y aurions attaché la même idée qu'au Ronvre. Note de l'Editour.

» dent le Gui qui croit sur ic » nes, comme un présent du » & comme une preuve que » l'arbre même a été élu par » vinité. Ce Gui se trouve se » rement, & quand on l'a tr » on va le cueillir avec bes » de devotion. On choisit, su » pour cette cérémonie, le : » jour de la Lune, auquel le » lois placent le commencem » mois, des années & des

<sup>(211)</sup> Sur le fens de ces paroles, dessus chap. IV. §. 19. not. 260. & su \* Voyez. ci-dessus, cap. IV. §. 19. 1 (212) C'est-à-dire que l'arbre qui

# DES CELTES, Livre IV. 223

» qui sont, parmi eux, de trente » ans. Ils donnent pour raison de » cet usage, qu'alors la Lune a déja » affez de force, quoi qu'elle ne » foit pas encore parvenue à la moii tié de sa grandeur. Le nom que les » Gaulois donnent en leur langue » au Gui de Chêne, marque qu'il » guérit toutes sortes de maladies. » Voici de quelle manière on le » cueille. Après avoir préparé fous » l'arbre tout ce qui est nécessaire » pour un Sacrifice & un festin. » on fait approcher deux taureaux » blancs, qui n'ayant jamais été » employés à aucun travail, sont » alors liés pour la première fois. » En même tems, un Sacrificateur, » habillé de blanc, monte sur l'arbre, » coupe le Gui avec une faucille » d'or & le reçoit dans un faye » blanc. Ensuite on immole les vic-\* times, & pendant le Sacrifice, on » prie Dieu, qui a fait ce présent. » aux hommes, de vouloir aussi le
» leur rendre salutaire. Les Gaulois
» prétendent que le Gui de Chêne,
» pris en insusion, donne la sécone
» dité aux semmes & aux animaux
» stériles, & qu'il est, en même
» tems, un antidote contre toute
» sorte de poisons & de maladies
» vénimeuses. Tant il est vrai que
» les choses les plus frivoles sont
» souvent des points essentiels de la
» Religion des Peuples «.

On a remarqué ailleurs (213), que la Magie confistoit proprement ici, dans les cérémonies par lefquelles les Druïdes prétendoient affurer & augmenter la vertu d'un reméde, qui auroit perdu toute son efficace, s'il n'avoit été préparé & béni par le Clergé. Le Gui de Chêne devoit être cueilli le jour de s'an, qui étoit l'une des grandes Fêtes des

<sup>(213)</sup> Ci-d. chap. IV. \$. 10.

ulois, & par un Prêtre revêtu fes habits Pontificaux. Il falloit ferver encore (214) qu'il ne uchât point la terre, & qu'il ne t point coupé avec un instrument fer. Sur toutes choses, il devoit te consacré par des Sacrifices, des stins, des Prières, & des Canties qui lui donnoient une vertu

On ne doit pas douter que les uïdes, après avoir béni le Gui, le distribuassent comme de préuses étrennes; & c'est là, selon apparences, l'origine d'une coune (215) qui s'est conservée en ssieurs endroits des Gaules, où les ans courent les rues la veille du uvel an, & demandent leurs ennes, en criant Aguilanneus.

ritablement enchantée.

<sup>114)</sup> Plin. H. N. XXIV. 4.

<sup>115)</sup> Voyen les Auteurs cités par M Keyster de Visco Druidum, p. 506. Furetière 1001. au mot Aguilanneus.

M.Keysler prétend(216) que le mains, & même les Gaulois, noient au Gui le nom de G C'est un fait qu'on ne voudre garantir; les preuves sur lesq ce Savant se fonde, ne parc pas décifives. Mais il est ce comme cet Auteur l'observe dans la plus grande partie de 1 magne, le commun peuple e core fort entêté de la mervei vertu du Gui de Chêne. On non - seulement qu'il guérit sorte de blessures, mais e qu'un homme qui en porte si est sûr de faire toujours bonne se, de ne perdre jamais au je de réussir dans tout ce qu'il prend.

<sup>(216)</sup> Keysler p. 307. Les Allemand

## DES CELTES, Livre IV. 227

S. XXII. Les Gaulois avoient encore deux autres Plantes, auxquelles ils attribuoient une vertu magique. Pline en parle en ces termes (217): » L'herbe qu'on appelle Se-» lago, ressemble à la Sabine dont » je viens de faire mention. Au lieu » de la couper avec un couteau, il » faut la cueillir de la main droite, » en observant de tenir la main ca-» chée sous la tunique. Ensuite la " main gauche doit (218) arracher » la plante à la droite, comme si on » la déroboit. Il faut, d'ailleurs, '» que celui qui doit cueillir cette » herbe foit habillé de blanc, qu'il » ait les pieds nuds & bien lavés,

<sup>(217)</sup> Plin. Hist. Nat. lib. XXIV. cap. 11. Pag. 341.

<sup>(218)</sup> Il y a des E litions de Pline qui portent, qua sinistra exuitur, & alors ces paroles sembleroient signifier qu'il falloit cueillir la plante de la main droite passée par la manche gauche. Peut être, cependant, se trompe-t-on, parce qu'on n'ent-nd pas ces paroles, qui sont obscures, pour être trop-concises.

» & qu'il ait fait auparavant un » oblation de pain & de vin. On » conferve la plante dans un linge » blanc. & les Druïdes des Gauloi » prétendent qu'il faut la porter sui » foi, comme un préservatif contre » toute sorte de maux. & d'acci-» dens. Ils ordonnent aussi le par » fum de cette herbe , comme le » meilleur reméde pour toutes les » maladies de l'œil. Les mêmes Drui-» des appellent Samolus, une herbe » qui croît dans les endroits humi-» des. Ils disent qu'il faut aussi ob » server qu'elle soit cueillie de la » main gauche, par un homme qui » foit à jeun, & qui ait la tête tour » née d'un autre côté «. Moyennan ces précautions, » ils la donner » pour un reméde contre les mala » dies des pourceaux & des bœuss » pourvu qu'on prenne garde en » core, de la porter & de la pile » d'abord dans les auges, où l'o BES CELTES, Livre IV. 229 abbreuve le bétail, sans la porter ailleurs «.

On voit par ces passages, que les ruïdes se vantoient d'opérer les lus grandes merveilles, de donner fécondité aux femmes stériles, de endre l'homme invulnérable, de le rantir de toute sorte de maux 84 'accidens, par le moyen de certaies plantes, pourvu qu'elles fussent ueillies avec des cérémonies & des pérations magiques, dont le Clerpossédoit seul le secret. Les Perses voient, sur cet article, la même perstition que les Gaulois. Leurs ages se vantoient de prédire l'aenir,& d'évoquer même les Dieux, r le moyen de deux plantes, dont line (219) nous a confervé le nom. Pest dans cette Ecole que Pythapre (220) & Démocrite avoient

<sup>(219)</sup> Aglaopstoi, Theangelida, Plin. XXIV. 17. (220) Plin. XXIV. 17. Selon la remarle de Saumaise (Comment. ed Solin. pag.

appris, ce qu'ils enseignerent : Grecs, des guérisons & des ches que l'on pouvoit opérer av le secours de certaines herbes. Il faut pas douter que les Germa n'attribuassent aussi une sembla vertu aux plantes. On a cité phaut (221), une Loi de Rothar Roi des Lombards, par laquelle est désendu aux champions de pter sur eux aucunes des herbes servent aux malésices, c'est-à-difelon l'opinion reçue dans ce ter là, qui avoient la vertu de ren l'homme invulnérable.

\$. XXIII. Pour revenir aux G lois, voici une troisiéme producti naturelle, à laquelle les Druïdes tribuoient une vertu toute extra

<sup>69.),</sup> Solin a avancé, mal - à - propos, Democrite avoit combattu les opinions Mages: Democritum certamina contra Magos buisse. Solin. cap. 3. p. 13. Edit. Salmas. (221) Ci-d. ch. VI. S. 5. not. 29.

DES CELTES, Livre IV. 231 naire. » Il y a, dit encore Pline (222), une sorte d'œufs, dont les Auteurs Grecs ne font aucune mention, mais que l'on vante beaucoup dans les Gaules. Une infinité de serpens s'enlacent, & s'enveloppent artistement les uns fur les autres, pendant les grandes chaleurs; étant d'ailleurs colés ensemble par le moyen de la bave qui leur sort de la bouche, & de l'écume dont ils ont le corps tout couvert, ils forment une espèce de péloton, que l'on appelle Anguinum, c'est-à-dire, un œuf de serpent. Les Druïdes publient que les serpens jettent un œuf en l'air, en faisant des sifflemens, & qu'il faut le recevoir dans un saye, vavant qu'il tombe fur la terre, qu'il ne doit pas toucher, ( sans quoi · l'œuf auroit perdu toute sa vertu').

<sup>(222)</sup> Plin. XXIX. cap. 3. p. 681.

» Ils ajoutent que celui qui a en w l'œuf, doit s'enfuir à cheval. » ce que les serpens se mettent » trousses, & le poursuivent » qu'à ce qu'il ait mis une Ri » entr'eux eux & lui. On pré » que cet œuf, quand il est l w doit nager sur l'eau, & la rei » ter .. fut-il même enchâssé da " l'or. Les Magiciens, qui for » dinairement des gens rufés & » biles à cacher leurs trompes wordonnent d'enlever cet œuf » certain jour de la Lune, co: » s'il dépendoit de l'homme c » faire produire aux ferpens, » le tems qu'il a marqué pour l » cevoir. J'ai vu un de ces œuss » les Druides vantoient beauc - Il avoit la forme d'une poi » ronde de médiocre grandeur. • écaille étoit pleine de petites » vités, femblables à celles que remarque sur les bras du Pol

DES CELTES, Livre IV. 273 » On assure qu'il est d'une merveil-» leuse utilité à ceux qui le portent » fur eux, tant pour leur faire ga-» gner les procès qu'ils peuvent » avoir, que pour leur ouvrir un n libre accès auprès des Rois. Cette » imagination est si fausse, que l'Em-» pereur Claude fit mourir un Che-» valier Romain, originaire du Pays » des Vocontiens (223), qui, autant » que je puis le scavoir, ne méritoit » la mort, que parce qu'en plaidant » devant l'Empereur, il avoit por-» té dans son sein un de ces œuss «. S. XXIV. Les Feux Sacrilèges que le Synode tenu (224) à Leptines (\*), en Hainault, défend d'allumer, & que

<sup>(223)</sup> Les Vocontiens demeuroient en Dauphiné autour de la Ville de Die, qui est l'ancienne Des Vocontierum.

<sup>(224)</sup> Can. Synod. Lipting habitg in Cap. Karol. M. & Lud. Imp. lib. V. 2. p. 925.

<sup>(\*)</sup> Aujourd'hui Lestines, lieu du Cambress ; c'est l'ancienne Leptines, Maison de nos Rois-Nese de l'Editeur.

les Francs désignoient sous le nom de Nodfyrs, étoient aussi une opération magique des Anciens Celtes. Il est d'autant plus facile d'expliquer en quoi consistoit proprement cette superstition, qu'elle subsiste encore en divers endroits de l'Allemagne. Voici ce qu'en disoit Lindinbrog au commencement du siécle passé (225). » En plusieurs lieux de l'Al-» lemagne, les Paysans ont coutume » d'aller tirer le jour de la faint » Jean, un pieu de quelque haie, » autour duquel ils frisent une cor-» de, jusqu'à ce qu'elle s'allume. Ils » entretiennent le feu qu'ils en ont » tiré, avec de la paille & du bois » sec, & en ramassent les cendres. » qu'ils vont répandre sur les légu-» mes, dans la vaine persuasion, » qu'elles sont un reméde contre les » chenilles (\*). Ils appellent ce feu

<sup>(225)</sup> Lindenbr. Gloss. p. 1445.

<sup>(\*)</sup> A l'exception du vain préparatif qui

es Celtes, Livre IV. 235 dfever, c'est-à-dire, un feu cé «.

. Gérike, qui écrivoit en 1718), assure avoir vu des Payqui faisoient passer leur bétail avers du même seu, pour le ir d'une maladie que nous apns, si je ne me trompe, le Feu! - Antoine. S'il faut en croire yde (227), les Perses avoient superstition parsaitement seme; ils frottoient deux petits rot l'un contre l'autre, jusqu'à ce

oi. cette opération, le remede étoit des Agriculteurs in elligens ont soin de re des cendres sur les légumes & sur res plantes attaquées des chenilles. Ce : est reconnu pour très efficice. Sans il éto t aussi nécessaite dans ce rems-là, celui-ci, de mettre du mystère pour ir faire goûter au Cultivateur imbécile, t ques les plus utiles pour l'amelioration conservation de ses productions. Note de

<sup>6)</sup> Cap. 14. p. 70.

<sup>27)</sup> Voyez Beausopre Hiff. du Manich. p. 315-322.

# 436 Histoirë

qu'ils en eussent tiré du seu, faisoient passer par ce seu, leu fans, qui n'en soussiroient cepaucun mal.

\$. XXV. On n'en dira pas cage de la Magie des Celte qu'on vient de remarquer suffi faire voir qu'elle ne consiste dans des compositions, des phodes (228) amulettes, ni d'choses semblables. On n'y emp que les simples productions de ture, mais qui devoient êt chantées par les Favoris de la mité, asin que les esprits, que doient dans ces parties de tière, leur communiquassen vertu surnaturelle & divine vent même les opérations ma

<sup>(228)</sup> Quelques Auteurs ont parté d' lettes des Lydiens, Mais, outre que teurs font fort modernes, les Lydie voient, d'ailleurs, avoir emprunté cette tion des Grees, Esymol, Mag p. 402, ad Odyst XIX, p. 1864.

# DES CELTES, Livre IV. 237

des Celtes ne consistoient que dans (229) des Dévotions & des Cantiques, par lesquels les superstitieux prétendoient charmer les mêmes esprits, & les mettre dans leurs intérêts.

Il faut que le Peuple Chrétien ait été long-tems infatué de ces bagatelles, tant en Espagne que dans les Gaules & en Allemagne. On en peut juger ainsi par le grand nombre de Loix (230), de Capitulaires, & de Canons qui condamnent la Magie, les Magiciens, & ceux qui ont recours à leur Art. Parmi les Loix des Visigoths, il y en a une du Roi Chindasvinthe (231), dans laquelle

<sup>(229)</sup> Ci-deffus, Liv. III. chap. 17. 5. 7nor. 20. Liv. IV. ch. 4. 6. 2. nor. 79. & 80.

<sup>(230)</sup> Ci-dessus, chap. Ilb. §. 1. not. 13. chap. IV. §. 18. not. 236. 239-241. chap. V. §. 14. not. 168. chap. VI. §. 17. not. 168. chap. VII. §. 17. not. 168. Leg. Visig, lib. V. tit. II. Leg. 1. p. 38. Dts. Fresne Glossar, in voc. Caragus & Tempestarii.

<sup>(121)</sup> Leg. Vi g. lib. V. tit. II, Leg. 3pag. 225, vide etiam Leg. 4 & 5.

MAO . HISTOIR!

» aussi (235) Abii, parce q » point de semmes, & qu » me qui passe sa vie dans » ge, c'est-à-dire, dans le

» vit, pour ainsi dire, qu'i

Strabon se moque, av de cette Etymologie, & en même tems, comme v ce que Posidonius rappor libat de quelques Thraces de sur ces deux raisons (premiere, c'est qu'on ne v de semblable, ni parmi les ni parmi les ni parmi les Gétes qui, au passer de semmes, regardo



DES CELTES, Livre IV. 239 nt le Pays s'étendoit depuis le mube jusqu'au Mont Hæmus 12). » Il y a des Mysiens qui s'abliennent, par un motif de Reliion, de tout ce qui a vie, & ar conséquent de la viande de oucherie. Ils paffent leur vie dans ne entière inaction, & ne vivent ue de lait, de miel, & de fromae. On leur donne, par cette raion , le nom de Dévots, & (233) 'avaleurs de fumée. Il y a aussi E Thraces qui passent leur vie dans e célibat. Ces gens, que l'on apelle (134) Ctiftes, sont vénérés omme des Saints, & jouissent 'une entière immunité de toute harge publique. On les appelle

1

<sup>122)</sup> Agobard. libr. contra infulfam opinionem i de grandine & tonitruis. Tom. I. p. 145. uz. ad Agob. p. 68.

<sup>233</sup> Strabo, lib. VII. p. 276.

<sup>234)</sup> Sur le fens de ce mot, vojez ci-dessus. II. cap. 19. p. 538.

# 140 HISTOI'R

. . . . . .

» aussi (235) Abii, parce on point de semmes, & q » me qui passe sa vie dan me, c'est-à-dire, dans le » vit, pour ainsi dire, qu

Strabon se moque, av de cette Etymologie, 8 en même tems, comme ce que Posidonius rappo libat de quelques Thrace de sur ces deux raisons premiere, c'est qu'on ne de semblable, ni parmi le ni parmi les Gétes qui, av passer de semmes, regard me un pauvre homme n'en avoit que quatre ou raison est bonne, suppos bon sût mieux informé a nius, & qu'après d'exac

<sup>(235)</sup> Krisas, vegex. Ia note: (236) "Aßiai, sine viia. On le ce nom, comme Strabon l'a rei qu'ils étoient Nomades.

DES CELTES, Livre IV. 24E;, il eût trouvé qu'il n'y avoit it de Moines dans toute la ace.

u reste, quoique les Thraces ent ordinairement dix ou douze mes, il n'étoit pas impossible l n'y eût au milieu de la Nation, Misogames qui fissent profession a vie Monastique. La polygamie t permise parmi les Juiss; ils ne oient pas, cependant, d'avoir Moines, tout comme les Turcs ont encore aujourd'hui.

l'aure raison que Strabon (238) gue pour détruire ce que Possius avoit dit du célibat de queles Thraces, c'est que les Gétes sient beaucoup de Fêtes, de Saices, & de Cérémonies, & que hommes étant ordinairement estés à ces superstitions par les

<sup>137)</sup> Strabo VII. 296. 297.

<sup>38)</sup> Ibidem.

## 242 · Histoire

femmes, il n'est pas possible qu'un homme qui vit dans le célibat, soit jamais dévot, ni superstitieux à l'excès. C'est une induction contre laquelle les Moines se recrioient beaucoup, & qu'un esprit critique ne sçauroit même passer à Strabon.

Au reste, on est fort tenté de croire que Posidonius avoit raison. On voit déja dans Euripide (239), que ceux qui suivoient la Doctrine d'Orphée, ne se marioient point, & qu'ils s'abstenoient de tout ce qui avoit vie. La Doctrine d'Orphée désigne ici les superstitions qui avoient passé des Thraces aux Grecs.

Indépendamment de cette preuve, qui ne laisse pas d'avoir sa force, Josephe en sournit une autre, qui est décisive en saveur de Posidonius. Après avoir parlé des Esséniens, qui

<sup>(239)</sup> Eurip. Hippolyt. v. 952. & S. ci-deffous §. 27. not. 255. 256.

m'avoient ni femmes, ni domestiques, & qui vivoient ensemble en communauté, il ajoute (240) « que » leur manière de vivre est à peu» près la même que ceux que l'on » appelle Plistes, observent parmi » les Daces. »

Il est visible que les Plistes de Jofephe, & les Clistes de Strabon sont les mêmes, & que le nom est mal écrit dans l'un ou dans l'autre de ces Auteurs. C'étoient des Anachorètes qui, à l'exemple des Thérapeutes & des Esséniens, se retiroient du commerce du monde, pour vacquer à ce qu'on appelloit alors la vie contemplative. Scaliger, qui conserve les deux noms (241), prétend qu'ils

<sup>(240)</sup> Joseph. Antiquit. lib. XVIII. cap. 1. 5. 5. p. 794. Edit. Hudson. Les autres Edititions & les Manuscrits portent mhissen; la correction de monsais est de Joseph Scaliger.

<sup>(241)</sup> Jos. Scaliger Elench. Trihzres. p. 434. Sa conjecture est approuvée par Colomies, 2001. ad Thom. Brumonis Differs. de Therapeutis,

étoient appellés par les Grecs Krigai, · Conditores, ou wolly ai, Cives, parce qu'ils bâtissoient des maisons, & qu'ils faisoient leur demeure dans des Villes, ou dans des Villages, au lieu que les autres Thraces menoient une vie errante, & n'avoient point d'autre demeure que leurs chariots. On est fâché de ne pouvoir acquiescer à la conjecture de ce grand homme. Posidonius & Josephe infinuent affez clairement que c'étoit dans la Langue de leur Pays, & non pas en Grec, que ces Moines étoient appellés Clistes ou Plistes. Leur véritable nom étoit, suivant les apparences, celui de Plistes, & l'on soupconne qu'on leur donnoit ce nom, parce qu'ils choisissoient pour leur retraite, les Sanctuaires du Dieu Pleist, ou Pleister (242), dont Héro-

pag 182. & par Hudson not. ad locum Josephi supr. eit.

<sup>(242)</sup> Vojez le passage d'Herodote ci-dessus, Liv. III. chap. 16. §. 8. not. 41.

dote fait mention, comme d'une Divinité à laquelle les Thraces immoloient des victimes humaines.

On ne peut donc guères douter qu'il n'y eût effectivement en Thrace & dans les Pays voisins, des gens qui passoient leur vie dans le célibat, par un motif de Religion. Mais il faut avouer, en même tems, que Porigine de cette superstition ne doit pas être cherchée parmi les Peuples Celtes. Particulière aux Thraces, elle étoit inconnue dans tout le reste de la Celtique. Les Germains, au lieu d'approuver le célibat, le regardoient comme un état punissable, quand il étoit volontaire. Un homme qui mouroit après la cinquantiéme année, sans avoir été marié (243), perdoit le droit & la faculté de tester; & s'il avoit disposé

<sup>(243)</sup> C'est ce qu'on appelloit Jus Hagestellus, cap. 1. Gerike, cap. 1.

de ses biens par un testament, on n'y avoit aucun égard. Ses biens de patrimoine retournoient aux parens, & ses biens acquis étoient dévolus au sisc. Cette Loi s'étendoit même aux veus & aux veuves, qui étant encore en âge d'avoir des enfans, laissoient passer un certain terme sans se remarier.

Le Clergé Chrétien crut avoir de bonnes raisons pour faire abolir cette Loi, ou, au moins, pour s'en faire excepter, dans les lieux où l'on jugea à propos de la conserver; de sorte qu'il ne faut pas être surpris qu'elle ne subsiste plus aujourd'hui, que dans un petit nombre d'endoits, comme dans le Pays de Brunswisk (244), & dans quelques Contrées du Palatinat.

Il ne paroît pas austi qu'il y eût parmi les anciens Gaulois, des gens

<sup>(244)</sup> Schottelius, p. 10.

qui fissent profession de célibat. Pomponius Méla parle, à la vérité (245), d'un Sanctuaire que l'on voyoit dans l'île de Sayne, & dont les (246) Prêtresses, qui étoient au nombre de neuf, se consacroient à Dieu, par le vœu d'une virginité perpétuelle. Mais Strabon, dont le témoignage est d'un tout autre poids, assure (247) qu'elles étoient mariées, & qu'elles stoient obligées d'aller trouver leurs naris dans le continent opposé, parce que l'entrée de l'Isse & du Sancuaire étoit interdite aux hommes.

Il est vrai encore que Spartien, parlant de Pescennius Niger dit (148) qu'étant dans les Gaules, il sut charé par les suffrages unanimes des 'euples, de présider à un sacrifice, pour lequel on choisissoit ordinai-

<sup>(245)</sup> Ci-d. chap. IV. § 9. not. 79.

<sup>(246)</sup> C -d. Liv. III. chap. 8. §. 12. not. 120.

<sup>21. 122.</sup> 

<sup>(247)</sup> I idem.

<sup>(248)</sup> Spartian. Pescen, p. 656.

# 248 HISTOIR T

rement les personnes les plus chaltes. Mais, outre que les Romains opposoient la chasteté à l'adultere & l' l'impureté, & non pas au mariage; il faut avouer, d'ailleurs, que du tems de Pescennius, les Gaules étoient déja remplies de superstitions étrangeres.

Au reste, il est constant, comme on a eu occasion de le montrer, que les Druïdes étoient mariés, & que leurs semmes partageoient avec eux les sonctions du Sacerdoce. Autant qu'on peut se le rappeller, la Diane Taurique étoit la seule qui eût pour Prêtresse, une vierge (249).

S. X X V I I. A l'égard de l'abstinence de certaines viandes, il faut convenir qu'on en trouve quelques traces parmi les Peuples Celtes. Par exemple, Jules-César assure (250)

<sup>(249)</sup> Ci-d. Liv. III. ch. 8. §. 9. not. 83. (250) Cœfar V. 12.

DES CELTES, Livre IV. 249 que c'étoit un crime parmi les Habitans de la Grande-Bretagne, de manger des lièvres, des poules & des oies. Les Scythes qu'Hérodote a connus (251), s'abstenoient auss de la chair de pourceau, pour laquelle les (252) Gallo-Grecs avoient aussi de l'aversion. Strabon, qui se moquoit (253) de ce que Posidonius avoit dit du grand cas que les Myfiens faisoient de la vie monastique. avoue qu'il y avoit des Thraces & les Mysiens, qui ne mangeoient d'auun animal. Le Géographe Scymnus le Chios, parlant des mêmes Peuoles (254), affure qu'ils poussoient a piété jusqu'à se faire un scrupule le tuer des animaux. Cette superstiion trouva aussi des partisans en

<sup>(251)</sup> Herodot. IV. 63.

<sup>(252)</sup> Paufan. Achaii. pag. 223. Edis: Iylandri.

<sup>(253)</sup> Ci-d. S. 26. not. 233.

<sup>(254)</sup> Scymn. Chius, p. 378.

Grèce (255), où on la regardon comme une partie de la Doctrine (256) d'Orphée. On fait enfin, qu'il et y avoit en Perse, un Ordre de Magazia (257), qui ne vivoient que de pain, de fromage, & de légumes.

Au reste, il seroit bien difficile de trouver dans la Religion des Peuples Scythes & Celtes quelque dogme qui favorisât directement ou indirectement les différens scruples dont on vient de faire mention. Adorant des Dieux qui prenoient plaisir au sang & au carnage, qui vouloient être appaisés & consultés par des sacrifices de toute espèce, & qui donnoient tout au plus fort, comment

<sup>(255)</sup> Euripide (Cretensi us p. 478) introduit le Chœur, disant à Minos, Fastus sum mysta Jovis Idai, &c.

<sup>(256)</sup> Le mêm: Poëte introduit Thesee, disant à son fils Gloriare nunc, & Esu inanimaterum cibis cauponare &c. Euripid. Hyppolit. v. 952.

<sup>(257)</sup> Hyeronim, contra Jovinianum lib. II. Diogen, Laert, Procem, p. 6, Edit, Casaub.

ELTES, Livre IV. 241 - ils fe perfuader que e rendoit agréable aux s'abstenant de tuer les ani-: manger de leur chair? oute donc point que ce ne des dévotions étrangeres. chercheront bien, trouelles venoient originairerpte. Comme on prétend kis & Dicénéus y avoient ne feroit pas impossible sent apporté ces dévostitieuses de là dans leur constant, d'ailleurs, que ns avoient fait des établisles côtes de la Mer noire, dans la Mingrelie. Mais, es mêmes superstitions es pu passer, au moins jusques dans la Grande-C'est ce qu'on ne sçaur. ond, il ne faut pas touure qu'une coutume ex-

## 252 Histoire

vagante, qui est commune à d Nations, ait passé de l'une à l'a Les établissemens raisonnables ordinairement communs à plus Peuples, parce que les hommes a tous la raison en partage, il le rive souvent de la consulter & suivre. Mais, comme les homme aussi fort sujets à faire divorce la raison, & à s'en écarter en manières dissérentes, il n'est pa possible que ceux-là même qui nent dans des visions, ne se re trent quelquesois.

On pourroit finir ici ce Tra Religion des Peuples Celtes, n'avoit promis de donner un toire abrégée de leurs plus cél Philosophes, & de faire que remarques sur la manière do Peuples reçurent le Christian On va donc traiter ces matiè plus succincrement qu'il sera sible dans les deux Chapitres su

# HAPITRE VII.

, N T R E les Philosophes Scy- Histoire de philosophe u Celtes, qui ont transmis Orphée. oms à la postérité, Orphée is contredit, l'un des plus an-Son ancienneté ne permet pas se flatte de pouvoir en dire e chose de vrai & de sûr. Les (1) recurent les lettres beauolus tard qu'on ne le croit inément. Leur premier Hisfut Phérécide de Scyros, dont orte la naissance à la XLV. siade. En supposant qu'il comà écrire vers l'âge de 36 ou i, il y aura, de-là, jusqu'au l'Orphée (2), 650 ans au

i-dessus, Liv. II. ch. 10. p. 226. 66 11. p. 251. & suiv. Ion cette supposition, Phérécide étant année de la XLV. Olympiade, qui ch

Tout ce que Phérécide & la toriens qui sont venus après ont écrit d'Orphée, étant donc dé sur une tradition orale l'origine remontoit à plus de siécles, il ne faut point être sa que l'on trouve dans l'histoire Philosophe, non-seulement b coup d'obscurité & d'incertitul mais encore beaucoup de fables dicules & de contradictions pal bles. C'est le propre de ces soi de traditions, de s'altérer & de corrompre de plus en plus, às fure qu'elles s'éloignent de k source. C'est un mal presqu'int table, à cause de la foiblesse de mémoire : elle est rarement a fidèle pour rapporter des faits

l'an 4114. de la période Julienne, il si écrit l'an 4150 de la même période; au qu'Orphée fleurissoit l'an de la P. J. 35 une génération avant le siège de Troye, la prise tombe sur l'an de la P. J. 3530.

# DES CELTES, Livre IV. 255

npagnés de plusieurs circonstan-, sans ajouter ou sans omettre elque chose.

D'ailleurs, il ne faut pas douter e les Poëtes, qui recueilloient ces litions pour en faire le sujet des tiques dont on parle (3), ne rgeassent le portrait des hommes stres, dont ils faisoient l'éloge. la plaisoit au Peuple qui aime le nd & se merveilleux, dût-on offer la vérité, & heurter de front ites les vraisemblances.

Malgré tout, on ne sçauroit en sclure, comme l'ont fait queles-uns (4), qu'Orphée n'a jais existé. Il est certain que les ecs avoient reçu des Thraces un und nombre de mystères, de détions & de cérémonies religieu-

<sup>(3)</sup> C'-dessus, Liv. II. ch. 10. p. 204.

<sup>(4)</sup> Cicer. de Nat. Deor. lib. I. p. 3648, Suis in Orpheo.

fes, dont on rapportoit consa ment l'institution à Orphée. On peut donc guères douter que Thraces n'eussent eû un Philoso de ce nom, & que la grande ré tation qu'il s'étoit acquise au mi de sa Nation, n'ait fait passer in siblement son nom & sa doct dans les Pays voisins. Au traver cette prodigieuse multitude de sa que l'on a débitées au sujet d phée, ne pourroit-on pas décou quelque chose de vrai, ou, tou moins, de probable?

rephée étoit S. II. Orphée étoit Thrace d' lirace d'oriine. gine. Les Poëtes & les Historiens

<sup>(5)</sup> Voy. la not. 27. Diod. sic. III. p. 13 162. Clem. Alex. Strom. lib. I. cap. 15. p. Quelques-uns ont dit qu'Orphée étoit Ma nien, parce que les Rois de Macédoine quirent dans la suite la Thrace qui d l'une des Provinces du Royaume de Phi & de ses successeurs. Suidas, qui rapporte aucun choix & sans aucun examen, tou mu'on avoit écrit d'Orphée, cite un Au

# DES CELTES, Livre IV. 257

Is ne sonviennent presque tous; mais ls ne sont pas d'accord sur le lieu de inaissance, ni sur le Peuple dont il toit issu. Les Odryses (6), les Sihoniens (7), les Cicons (8), les sisaltes (9) se glorisioient tous de avoir pour Compatriote, & distutoient entre eux sur la patrie d'Orhée, comme les Grecs sur celle 'Homere. Cette dissérence de sentinens n'est d'aucune importance, &

zi le faisoit naître en Arcadie. Vojez ci-

<sup>(6)</sup> Voyez la note précédente & ci-dessus, 1. not. 4. Maxim. Tyr. Diss. XXI. p. 251. Es Odryses demeuroient le long de l'Ebre. in. Hist. Nat. IV. 11. Ils se rendirent innsiblement maîtres de toute la Thace. Leur 198 s'étendoit du tems de Thucydide, depuis Bosphore de Thrace jusqu'au Strimon, pour longueur, & depuis Abdere jusqu'au Daube, pour la largeur. Thucyd. lib. II. cap. 2. 19. 173.

<sup>(7)</sup> Plin. Hist. Nat. lib. IV. cap. 11. Solin. ip. 10. p. 20. Edit. Salmas.

<sup>(8)</sup> Ci-d. not. 15. 17. Diod. Sic. V. 237.

<sup>(9)</sup> Ci-dessous, not. 17.

l'on verra bientôt ce qui peut y avoir donné occasion.

Mais ceux qui font naître Orphés dans la ville de Lebethra (10), ou dans le bourg de Pimplea (11), n'ont guères réfléchi avant que d'adopter cette opinion. Les Thraces étoient Nomades du tems de ce Philosophe, & il se passa plusieurs siècles avant qu'ils eussent une demeure fixe, avant que l'on vit chez eux ni ville, ni village. Ainsi il est plus raisonnable de dire que les noms de Lebethra & de Pimplea désignent une montagne (12), ou une sontaine, auprès de laquelle ce grand homme avoit vu le jour.

<sup>(10)</sup> Tzetz. ad Lycoph. p. 49. Suidas is

<sup>(11.</sup> Fragment. Strabon. lib. VII. p. 330.

<sup>(12)</sup> Apollon Argon, lib. I. p. 3. Schol. Apoll. ad h. l. Maxime de Tyr. fait naitte Orphée sur le Mont Pangée. Vyes, si-dessus, not. 6.

DES CELTES, Livre IV. 259 Au reste, il n'est pas impossible e les divers Peuples que l'on a 10mmés, courant continuellent d'un Pays à l'autre, eussent upé successivement la Contrée Orphée prit naissance : c'est peutla raison pour laquelle ils le faint tous naître dans leur Pays. e tems où Orphée fleurissoit, est rminé assez clairement par les oriens & par les Poëtes. Il étoit ciple du même Linus (13), qui rigna la mufique à Hercule. Il la à l'expédition des Argonau-[14]. Il vivoit, par conséquent,

Y 1

<sup>3</sup> Ci-d. not. 17. Diod. Sic. III. p. 140.
5. Præparat. Ev. lib. X. cap. 2. p. 495.
lem. Alex. ex Tatiani orat. ad Græcos nat. lib. I. p. 397. Eusebe dit ailleurs lephée fleurisloit du tems de Gedeon l'an d'Abraham, c'est-à-dire 37 ans avant la de. Troye, qu'il rapporte à l'an 334. d'A-am. Euseb. Chronic. Græc. pag. 123. Au, Apollodore fait Linus frere d'Orphéc. lod. lib. I. p. 61 lib. II. p. 83.
4) Apollon. Argon. lib. I. p. 3. Diod. lib. IV. p. 162.

260 HISTOIRE une ou deux générations avant siège de Troye.

Quelques Auteurs prétendentéanmoins, qu'Orphée est antéride onze générations (15), à ca époque sameuse dans l'Histoire, auroient raison, s'il étoit vrai qu doctrine d'Orphée eût été portés Grèce par le moyen d'Eun pus (16), du tems qu'Erechtée gnoit à Athènes, c'est-à-dire, de 200 ans avant le siège de Tro mais toute l'histoire Grecque qu monte au-delà de ce célèbre sié paroît si fabuleuse (17), qu'oi

<sup>(15)</sup> Schol. ad Apollon. Argon. p. s. ta h. ad Iliad. II. v. 846. p. 359.

<sup>(16)</sup> Ci-dessous, §. 4. not. 55-60.

<sup>(17)</sup> Comme Suidas avoit, ramassé, aucun choix, tout ce que les Anciens av rapporté d'Orphée, il ne faut point être pris que ce qu'il dit de ce Philosophe soit qu'un cahos & un tissu de contradid On en rapportera quelques-unes qui sont pantes. Orphée étoit Disciple de Linus, & voit onze générations avant le siège de T Pour lever la difficulté, on fait vivre O

bes Celtes, Livre IV. 261 troît pas devoir s'y arrêter. On Verra, d'ailleurs, tout-à-l'heure, que d'autres Historiens font cet Eunolpus ou Musée son fils, Contempains d'Hercule.

Pour revenir à Orphée, on peut ire qu'il étoit fils d'Œagre, Thrae (18), & de la Muse Calliope, 'est-à-dire, que la tradition avoit ien conservé le nom de son pere, sais non pas celui de sa mere. Tous les sois que les Anciens ne con-

euf à onze générations: d'où il réfulteroit u'Orphée affoit à l'Ecole de Linus âgé de 25 a 275 ans. D'un autre côté, Orphée est ntérieur à la prise de Troye; mais il n'a récédé que de deux genérations le Poète Honère, qui étoit du nombré des Grees Ioniens tablis en Asie, où ils ne passernt que l'an e la P. J. 2671, c'est-à-dire 341 ans après la rise de Troye Ensin la mort de Codrus, derier Roi des Athéniens, est possérieure de plus 'un siècle à la prise de Troye, & Orphée violit sous les Juges des Juiss après l'abolition u Royaume des Athéniens.

<sup>(12)</sup> Apollon, Argon. lib. I. p. 3. D'autres ifent, cependant, qu'il étoit fils de la Muse olymnia. Veyez, ci-d. not. 15.

noissoient pas le pere ou la mrédes grands hommes dont ils faisoient l'éloge, ils ne manquoient jamais d'y substituer un Dieu, un Génie, un Héros, une Déesse, une Nymphe, une Muse. Les exemples s'en présentent en soule dans l'histoire Grecque.

On n'oseroit assurer que le nom d'Orphée sût le nom propre de notre Philosophe. Comme les Grecs donnerent le nom d'Eumolpus (19), c'est-à-dire, de bon Musicien, à divers Philosophes Thraces qui avoient passé dans leur Pays, parce qu'ils étoient charmés de la mélodie des cantiques dans lesquels ces Philosophes proposoient leur doctrine, il ne seroit pas impossible que les Thraces eussent donné de même à Orphée, un nom pris de l'instrument dont il accompagnoit ses hymment dont il accompagnoit ses hymment de l'instrument de l'instrument

<sup>(19,</sup> Ci-d. §. 4. not. 55 & luiv.

k qu'ils appelloient, en leur (20), Harff ou Horff. Cette logie paroît, au moins, plus lle que celle de Vossius, qui le nom d'Orphée (21) du hénicien ou Arabe Ariph, qui un Sçavant.

prétend que le desir d'étendre mieres, inspira à Orphée le de voir les Pays Etrangers, ils passa, non - seulement en , mais aussi en Egypte (22), ites les sciences étoient cultile son tems. En cela, il s'éle la coutume des Philosophes , qui ne sortoient point de

L'instrument sur lequel les Bardes : leurs airs, étoit une harpe. Fortunat, Carm. 8. Voyez, aussi le Glossaire de le au mot Harpe. Les Germains l'appellarsff. Le Bas-Breton dit Harp. Les Thraient Horsf, de la même manière qu'ils oient Trolen, au lieu de Trekmanner.

De l'octis cap. XIII. §. 3.

Diod. Sic. I. p. 44 60. IV. 162,

leur Pays, & qui détestoient touter idées étrangères en matière de Religion, aussi bien qu'en matière de Philosophie.

Cependant, on ne pourroit s'avancer jusqu'à nier ce que l'on dit des voyages d'Orphée, d'autant plus qu'on remarque dans fa doctrine, différentes superstitions qui font manifestement Egyptiennes; mais, comme les Egyptiens avoient des établissemens dans le Royaume de Colchos, où les Argonautes abordèrent, & que les vaisseaux Egyptiens passoient & repassoient souvent sur les côtes du Pays où ce Philosophe enseignoit, il semble qu'il a pu connoître la Religion de ce Peuple, sans être obligé de sortir de sa patrie, ou, au moins, sans s'éloigner du Pont - Euxin. Ainsi c'est, sans le moindre fondement, qu'on lui a fait entreprendre un long voyage, contre l'usage de son Pays.

Quoi

# DES CELTES, Livre IV. 169

Quoi qu'il en soit, Orphée étant de retour dans sa patrie, s'érigea en Docteur de sa Nation, & sut en même-temps, Philosophe, Poëte, Musicien, Prêtre (-23), Devin & Magicien. Les Druides réunissoient. effectivement, dans leur personne. toutes ces différentes qualités; ainsi tien n'empêche qu'on ne les accorde toutes à Orphée. Sa manière Penseigner ressembloit assez à celle des Philosophes Celtes. Il donnoit les leçons à ses Compatriotes (24) fur de hautes montagnes & dans des forêts où les anciens habitans de la Thrace & de toute l'Europe avoient toutume d'établir leurs sanctuaires.

<sup>- (23)</sup> Dans le sacrifice que les Argonautes offrirent à Rhéa, Osphée est représenté comme le sacrificateur qui présidoit à la solumnité. Apollon. Argon. I. p. 118. Il est appellé dans Virgile Préses Thrace. Eneid, lib. VI. v. 645.

<sup>(24)</sup> Solin. cap. 15. p. 215, Virgil. Eclog. VI. v. 30. Servius ad h. L. pag. 31. Pompon. Mela Lib. II. cap. 2. p. 42.

D'ailleurs, il proposoit sa doctrine dans des vers qu'il chantoit à ses Auditeurs, & qu'il accompagnoit de sa harpe (25), selon l'usage de ce tems là. C'est l'origine de l'hyperbole ou de la fable qu'on a débitée à son sujet. Il se faisoit, dit-on (26), écouter & suivre, non-seulement par les bêtes séroces, mais encore par les arbres & par les pierres.

Orphée n'a rien écrit, puisque les Lettres n'é-toient point connues de son tems.

Orphée n'a men écrit. L'art de donner de la consistance aux pensées, étoit entiérement inconnu de sont tems, soit parmi les Thraces, soit dans toute l'Europe. Il ne faut pas en conclure comme le faisoit Androtion (27), cité par Elien, qu'Orphée n'étoit pas Philosophe; maisil en résulte, au moins, que les différens ouvrages qui couroient autre-

<sup>(25)</sup> C'est pour cela qu'on lui attribuoit l'invention de la guittare. Plin. VII. 56.

<sup>(26)</sup> Maxim. Tyr. Diff. XXI. p. 251. Horst, Carm. lib. I. Od. 12.

<sup>(27)</sup> Alian. Var. Hift. lib. VIII. cap. 6,

DES CELTES, Livre IV. 267 fois fous fon nom, étoient tous supposés. Le respect que les Grecs conservèrent pendant plufieurs siécles. pour la mémoire de ce grand homme, & l'avidité avec laquelle ils recevoient tout ce qu'on leur donnoit comme une doctrine d'Orphée, porta un grand nombre de Philosophes & de Poëtes, qui vouloient prévenir le Public en faveur de leurs opinions, & donner cours à leurs ouvrages, à les publier sous le nom d'Orphée. De ce nombre furent Onomacritus Athénien, Ion le Tragique, Théognete le Thessalien, Cercorps le Pythagorien, Timocles de Syracuse, Pergine de Milet & plusieurs autres dont on peut voir les noms dans Suidas (28).

Tout ce qui nous reste de ces pièces supposées, sous le nom d'Orphée, sont les Argonautiques (29),

<sup>(28)</sup> Suidas in Orpheo. Vegez ci-d. not. 13.

<sup>(39)</sup> On s'eft fervi de l'Edition d'Eschen-

quelques Hymnes & un Traité d vertu de certaines pierres préci fes. On peut y ajouter encore fragmens des prétendues Hym d'Orphée, que l'on trouve pa par-là dans les Anciens, & qui été recueillis, avec beaucoup foin, par Henry Etienne (30). I morceaux font plus que sussil pour prouver qu'on n'a aucun si de regretter les Livres d'où on avoit tirés.

Quand tous ces ouvrages exi roient aujourd'hui, il ne faudi pas y chercher la doctrine d'Orpl Les Auteurs qui s'étoient cachés s son nom, y exposoient leurs p pres sentimens, & non pas ceux

bach. Orphei Argonautica, Hymni, & de lapid eurante Andr. Christ. Eschenbachio. Trajette ad aum 1689.

<sup>(30)</sup> Poesis Philosophica, vel saltem relic Poesis Empedoclis, Parmenidis, Xenopha Cleantis, Tixonis, Epicharmi, adjuncta Orphei Carmina. 1573.

DES CELTES, Livre IV. 169 otre Philosophe. On y trouvoit les ogmes de Pythagore, les principes es Stoiciens & même ceux des isfs & des Chrétiens (31), parce ie, dans tous ces différens Partis, 1 avoit travaillé sous le nom d'Oriée. Aussi les hymnes qu'on lui atbuoit, contenoient-ils, à peu-près, ute la Mythologie des Grecs, de rte que Diogene Laërce, supposant l'ils étoient effectivement de lui, oit raison d'en conclure (32) 4 que et homme ne méritoit pas d'être nis au rang des Philosophes, parce qu'il avoit attribué aux Dieux les foiblesses les vices de homme, w

Le seul moyen d'entrevoir les véables sentimens d'Orphée, c'est nc de consulter l'ancienne tradin, & de découvrir, s'il est posle, quels étoient les dogmes &

<sup>3:)</sup> Suidas in Orpheo.

<sup>12)</sup> Diog. Lacit. Proem. p. 5.

les cultes qui avoient passé de Thrace en Grèce, sous le nom de Dodrins d'Orphée. Voyons donc si, en suivant cette voie, on ne pourroit pas dire quelque chose, sinon de certain, au moins de très-probable des opinions de notre Philosophe.

C. III. Pausanias, après avoir re-

Quelle étoit la Doctine d'Orphée: 11 jetté les fables que l'on débitoit sur ics de Bacchus, qui rappelloient l'idee d'un Dicu , Créateur de toutes chofes.

avoit enseig. le sujet d'Orphée, ajoute (33) «qu'il » estime que cet homme avoit sur-» passé par la bonté de ses vers, tous » les Poëtes qui l'avoient précédé, » & qu'il s'étoit acquis une grande » autorité pour avoir inventé, com-» me on le croyoit, les Mystères » divins, les moyens d'expier les » crimes, de guérir les maladies & » d'appaiser les Dieux. » Mais, pour parler plus exactement, Pausanias auroit dû dire, non pas qu'Orphée; inventa les Mystères divins, mais

<sup>(33)</sup> Paufan. Boet. XXX. p. 768.

S CELTES, Livre IV. 171 ommuniqua aux Grecs les s des Thraces. fet . les Grecs & les Thraces nt pas vécu jusqu'alors fans n; mais notre Philosophe & iples porterent en Grèce la : 82 les cérémonies de leur . & ces Mystères furent rerablement par les Grecs u'on leur attribuoit une vertu ttraordinaire. Le grand nompersonnes qui s'y faisoient fut cause que les Grecs s'acerent insensiblement à dé-: fervice des Dieux, & surdévotions outrées qui dégét en superstitions, sous le nom cever, (34) comme qui diroit es Thraces. certain que les Grecs done nom des Mystères à des cé-

utarch. Alex. Tom. I. p. 665. Suidas 2. 205.

but de rappeller à ceux qui y participoient, certaines vérités dont on ne donnoit une parfaite connoissance qu'aux initiés. Les Mystères dont il s'agit ici, sont ceux de Bacchus, qu'Orphée avoit apportés en Grèce, & qu'il avoit célébrés, pour la première sois, sur une montagne de la Béotie (35). De-là vient qu'on les appelloit indissérément les Mystères de Bacchus (36) ou d'Orphée.

On a vu dans le Chapitre précédent (37), que le Bacchus des Thraces & des Phrygiens étoit le Dieu Suprême, le Créateur du monde & de l'homme, que ces Peuples appel-

<sup>(\$5)</sup> Lactant. Divin. Instit, lib. I. cap. 22 p. m. 39.

<sup>(36)</sup> Voyez les notes \$3. 34. 46.

<sup>(27)</sup> Ci-dessus, Liv. III. ch. 15. §. 1. 2. 3. 8 ch. 6. § 6. 8. Voyez aussi, outre les preuves ci tées dans ces endroits, Socrates Hist. Eccle lib. III. cap. 23. p. 201. & Saumaise in exerci Plin. 2d Solin. p. 37.

DES CELTES, Livre IV. 278 Loient Tis, Cotis, Atis & Sabazius. C'est le culte de ce Dieu que l'on recommandoit aux initiés dans les Mystères dont il est question, & non pas celui du fils de Jupiter & de Semelé. Orphée (38) assuroit que celui-ci avoit été déchiré par les Géants. Cette conjecture peut acquérir quelque certitude, si l'on consi: dère que les Mystères de Bacchus; dont on rapportoit l'institution à Orphée, avoient pour but, autant qu'il est possible d'en juger, de rappeller aux initiés l'idée d'un Dieu. Créateur de toutes choses.

Outre que les Historiens & les Orphée aver Poëtes s'accordent à représenter Or-la création de phée comme un Philosophe (39), monde. qui avoit chanté la naissance de l'U-

<sup>(38)</sup> Servius ad Virgil. Georg. lib. I. v. 167. p. 77. Ci.d. Liv. III ch. 15. §. 1. 2. Veyez aussi les passages cités par Henri Etienne in Garminibus Oribei pag. 09.

<sup>(39)</sup> Apollon. Argon. lib. I. v. 496; p. 50.

nivers, & qui avoit enseigné la doctrine de la création (40), on entrevoit que les Mystères mêmes de Bacchus proposoient le dogme de la création sous l'emblême de cet œus célebre dont les Poëtes ont tant par-lé, & qui contenoit le germe de toutes choses. « L'œus, disoit Plu» tarque (41), est consacré aux sain» tes cérémonies de Bacchus, comme
» une représentation de l'Auteur de
» la Nature qui produit & comprend
» en soi toutes choses. » Un passage
d'Athénagore (42) laisse entrevoir la
même chose.

Il femble que l'on peut conclure affez naturellement, que les Grecs appelloient Mystères d'Orphée, ou

<sup>(40)</sup> Euseb. Chronic. Græc. in Thes. Temp. Scalig. p. 34. Lactant. Div. Instit. lib. I. cap. 5. initio. Jamblic. Vita Pythagori Sect. 146.

<sup>(41)</sup> Plutarch. Symp. lib. II. quæst. 3. p. 49. de l'Edition d'Amyot.

<sup>(42)</sup> Athenagor. ap. Henric. Steph. in Carm. Orph. p. 87. Pojez aussi Diodore de Sicile lib. I. Pag. 7.

## DES CELTES, Livre IV. 275

Bacchus la fête qui portoit en rrace le nom de Cotyttia (43), de indidia. C'étoit une solemnité ns laquelle on célébroit la méoire du mariage de Cotis & de Bens, qui étoient les deux principes. l'union desquels les anciens Habins de l'Europe rapportoient l'orine de toutes choses. Mais il faut rouer, après cela, qu'il s'étoit mêlé ins les Mystères de Bacchus, tels 1'on les célébroit en Grèce, des ées & des cérémonies qui vepient manifestement d'Egypte. On enseignoit, que de l'œuf dont on ient de parler, étoit sorti même (44) Dieu premier né. Ce n'étoit pas-là idée des Peuples Scythes & Celtes. n défendoit aux initiés de manger es œufs (45). Quand ils mouroient,

<sup>(43)</sup> Ci deffus, Liv. III. ch. 6. §. 6. not. 42.

<sup>12.</sup> not. 49. 50, & ch. 15. §. 3.

<sup>(44)</sup> Ci-d. not. 42.

<sup>(45)</sup> Plutarch. Sympof. 1.b. II. Quzit. 3.

il falloit qu'on les ensevelit (46) dans de la toile & non dans la laine, c'està-dire, qu'on ne vouloit pas que ni leurs habits, ni leurs alimens fussent tirés de rien de tout ce qui avoit vie.

Hérodote remarque, avec raison, que ces superstitions étoient Egyptiennes (47); elles avoient passé d'Egypte en Thrace, & de-là en Grèce, soit quelles y eussent été portées par Orphée lui-même, soit qu'elles y eussent pénétré par le moyen de quelqu'in des Disciples de ce Philo-

s a ennfeigné
qu'Orphée n'enfeignât aussi le dogme
de l'immortalité de l'ame. La fable de
fa descente aux enfers le suppose né-

<sup>(46)</sup> Herodot. II. 81. Jamblich. Vit. Pythag. Soft. 149 p. 126.

<sup>(47)</sup> Vojez la note précédente. Eusebe dit aussi qu'Orphée communique aux Grecs les mystères des Egyptiens. Euseb. Præparat. Ev. lib. I. cap. 6. p. 17. 18. Les Egyptiens sou emeient la même chose. Diod. Sic. lib. I. p. 13. 14.

D ES CELTES, Livre IV. 179 sairement. Il se pourroit même se ce Philosophe eût usé dans cette casion, de l'artifice qu'on attritoit à Zamolxis (48), c'est-à-dire, 'après s'être soustrait pendant elque tems au commerce des vins, il eût ensuite publié qu'il étoit cendu aux enfers, pour en ramer sa femme; que le despote du 16ır ténébreux la lui avoit effectiment accordée, & que s'il l'avoit rdue une seconde fois, iquement parce qu'un manque de lui avoit fait violer la condition ii lui avoit été imposée, la dénse de regarder en arrière jusques ce qu'il fut de retour dans sa main (49).

Servius est d'un avis différent. Il réésente Orphée comme un fanatique ii, ayant entrepris de tirer sa fem-

<sup>(48)</sup> Herodor. IV. 96. ci-deffous, \$. 120

<sup>(49)</sup> Apollodor. lib. L. p. 6,

me de l'enfer par des enchantemens (50), échoua dans son entreprise. Mais il seroit difficile de comprendre que ce Philosophe eût pu acquérir une si grande réputation, tant parmi les Thraces, que parmi les Grecs, & persuader aux uns & aux autres qu'il y avoit une autre vie après celle-ci, si, après avoir tenté d'évoquer l'ame d'un mort, il s'étoit vu réduit à convenir lui même, ou que son art étoit insuffisant, ou qu'il n'avoit pas réussi dans son entreprise. Il étoit assurément trop habile pour faire une semblable faute.

Outre ce que la fable publioit de la descente d'Orphée aux enfers, il y a une autre preuve qui établit d'une manière claire & précise, que le dogme d'une autre vie étoit un des points essentiels de sa doc-

<sup>(50)</sup> Setvius ad Aneid. VI. v. 119. p. 431.

rine. Les célèbres Mystères d'Eleuis avoient été apportés à Athènes
var un Disciple d'Orphée (51), nomné Eumolpus (52), & le but de ces
Mystères étoit d'inculquer aux iniiés le dogme des peines & des récompenses d'une autre vie. Isocrate
'assure formellement. « Ceux, ditil, qui participent (53) à ces Mystères, sont remplis des plus douces
» espérances, tant pour la mort,
» que pour toute l'éternité.»

Il est vrai que quelques Auteurs prétendent qu'Eumolpus étoit plus ancien qu'Orphée de près de deux

<sup>(51)</sup> Vojez les notes 57. 59. 600

<sup>(52)</sup> Plutarch. de Exul. Tom. II. pag. 607. Lucian. Demonact. p. 552. Suidas in Eumolpide.
(53) Hocrat. Panegyt, p. 124. Voyez en d'autres preuves dans la savante Differtation de Warburton que je n'ai vue qu'après avoir écrit écci. C'est la cinquième de celles que M. Silfouette a traduites sous ce titre: Dissertations sur l'union de la Religion, de la Morale & de la Rolitque, tirées d'un Ouvrage de M. Warburton. Reondres 1742. 2 vol. in-1

cens ans. Le premier vivoit, selon ces Auteurs (54), du tems d'Erechtée, sixième Roi d'Athénes, au lieu cue le second étoit contemporain de Thesée, qui sut le dixième Roi de la même Ville.

Mais cette difficulté ne doit point arrêter. Outre qu'on ne trouve qu'obscurité & confusion dans la Chronologie Grecque, par rapport à tout ce qui remonte au-delà du siège de Troye, ou seulement au-delà des Olympiades; outre que l'on peut avoir confondu plusieurs personnes qui ont porté le nom (55) d'Eumolpus, un Roi de Thrace avec un Philosophe du même nom, Euripide sait d'Eumolpus (56) un contemporain de Thésée, d'où il résulte

<sup>(54)</sup> Apo'lodor, lib. III. ch. 14-5, 4. Demse gatus ap S obæum Serm. 157. pag. 552. Schol. Euripid ad Phoeniss. v. 8.9.

<sup>(36)</sup> Helychius in Eumolpid. (36) Eurip.d. Phænill. v. 850.

DES CELTES, Livre IV. 281 il a pu être Disciple d'Orphée. le fait est encore confirmé par le loignage d'Eusebe & de Suidas. ebe dit (57) " qu'Orphée eut ur Disciple Musée, fils d'Euolpus, que quelques-uns disent e fils d'Orphée. » Suidas dit ) « que les Eumolpides, qui pient une famille d'Athénes. oient reçu leur nom du Thrace molpus, ou, felon d'autres, de isée, que l'on appelloit Eumolle, parce qu'il étoit fils d'Eulpus. » Un peu plus bas il rapeun autre sentiment (59), selon el « Eumolpus, Eleusinien, ou iénien, étoit fils du Poëte Mu-, &, comme d'autres le disoient, sciple d'Orphée. »

n trouve encore dans Diodore

<sup>)</sup> Euseb. Chron, in Thes. Temp. Scaligeri

<sup>)</sup> Ci-d. not. 52.

<sup>)</sup> Suidas in Eumolpo.

de Sicile un passage qui revient ace. sujet. Il porte (60) « qu'Hercule » ayant achevé dix de ses travaux, » Eurysthée lui ordonna de descen-» dre aux Enfers, & d'en tirer le » chien Cerbère. Hercule, après » avoir reçu cet ordre, passa à » Athénes, & se fit initier aux Mys-» tères d'Eleusis, auxquels Musée, » fils d'Orphée, présidoit alors, par-»ce qu'il jugea que cela lui feroit » utile pour exécuter son entreprise.» Ce Musée est l'Hiérophante (61) des Mystères d'Eleusis. C'est à lui qu'étoit adressée cette hymne célèbresur l'unité de Dieu, qui couroit sous le nom d'Orphée, & dont Justin martyr, & Clément d'Alexandrie (61)

<sup>(60)</sup> Diod. Sic. lib. IV. p. 161.

<sup>(62)</sup> L'Hiérophante enseignoit les choses se etécs & les mystères à ceux qu'on initioit, & c'est delà qu'il prenoit son nom. Pour cela escore on le nommoit Prophéte.

<sup>(61)</sup> Voyez, Henrici Stephani Poëf Philosoph p. 78. Orphei Hymn, edente Eschenbach, p. 242.

DES CELTES, Livre IV. 283 is ont conservé d'assez long fragns.

ii Musée étoit fils d'Orphée, il dra en conclure que les noms rphée & d'Eumolpus ne dési-

button croit que cette Hymr e est celle qu'on toit pendant la célebration des Myftères culis. a Quant à l'Hymne, dit-il, sur l'unité Dieu , chantée par l'Hiérophante qui paroissois is la figure du Créateur, je trois la trouver dans 'e d'Orphée dont Eusebe & Clément d'Alexane, nous out conservé un Fragment. Elle commois ainsi : Je vais déclater un secret aux ophanes: O toi, Mufée, descendu de la illante Sélene, sois attentif à mes accens : t'annoncerai des vérités importantes. Ne uffre pas que des préjugés, ni des affections térieures t'enlevent le bonheur que tu souite de puiser dans la connoissance des vérités eftérieuses. Considère la Nature divine, ntemple la sans cesse, régle ton esprit & n cœur, & marchant dans une voye fure, mire le Maître unique de l'Univers, Il est i, il existe par lui-même : c'est à lui seul e tous les êtres doivent leur existence; il ère en tout & partout; invisible aux yeux es mortels, il voit lui-même toutes choses. useurs raisons portent à croire que c'est là l'Hymmême que l'on chantoit dans le développement du ret des grands mysteres; car l'on apprend du Scho-

gnent qu'une seule & même personne; & cette conjecture ne paroîtra peut-être pas destituée de vraisemblance, si l'on veut se souvenir, d'un côté (63), que les Grecs rapportoient à Orphée l'institution de tous leurs Mystères; de l'autre, que le nom d'Eumolpus étoit, selon toutes les apparences, un nom appellatif,

Dliaste d'Aristophane qu'il y avoit des Hymnes que w l'on chantoit en cette occasion. Ce fut Orphée qui D'apporta d'Egypte en Thrace, la célébration des Myf-» tères; & il est certain que les différenses Hymnes » dont on le fair Autour, sont plus anciennes, au n moins, que Placon & qu'Hérodote. . . . Differ-121. V. p. 197. 198. Cette conjecture de Warburon paroît fort heureuse; mais il s'égare, quand il veut prouver ensuite que les Hymnes, attribués a Orphée, étoient effectivement de ce Philosophe. On les attribuoit à Cercops, ci-deff. §. 1. not. 4. ou à Onomacrite, §. 2. not. 3. 2 Brontinus & à plusieurs autres, ci-deffus 6. 2. not. 28. On ne prétend ici se prévaloir de l'Hymne dont il s'agit, que pour montrer que l'imposteur qui s'est caché sous se nom d'Orphée, a suivi dans cette Hymne, l'ancienne tradition qui portoit que les Mystères d'Eleusis avoient été institués par Orphée, & par Musée fon fils & fon disciple.

<sup>(63)</sup> Ci.d. S. 3. not. 33.

e les Grecs donnerent à Orphée, à plusieurs de ses Disciples, parqu'ils avoient excellé dans la ësse & dans la, Musique. Aussi, ns un autre endroit, Diodore de ile (64) attribue-t-il clairement de l'institution des Mystères, it de Bacchus que de Cérès, ajout que les Prêtres Egyptiens soutoient que les premiers étoient une itation des Mystères d'Osiris, & e les seçonds avoient été formés 'instar des Mystères d'Iss.

§. V. C'étoit encore une tradition ue en Grèce, qu'Orphée y avoit porté la doctrine (65) des Génies, dogme (66) de la conflagration de 'nivers, avec différentes fortes de rinations (67) & d'enchantemens 3). Il pouvoit enseigner tout sela

<sup>64)</sup> D'od. Sic. lib. I p. 60.

<sup>65)</sup> Plutarch. de Orac. def. Tom. II. p. 435.

<sup>66)</sup> Ibid.

<sup>67)</sup> Ci-d. ch. 6. §. 7. not 63.

<sup>68)</sup> Ci-d. Liv. III. ch. 17. §. 7. not, 28-

fans s'écarter des opinions reçues at milieu des Peuples Scythes & Celtes. Il n'en est pas de même de plusieurs autres superstitions dont on a déja parlé. Orphée ne jugeoit pas favorablement du mariage, & regardoit, au moins, le célibat comme un état plus convenable à un homme qui faisoit profession de philosophie & de piété. Il vouloit que ses Disciples s'abstinssent des choses animées. & il poussoit le scrupule (69) sur cet article, jusqu'à leur défendre de porter des habits de laine, & de manger des œufs. Il faut donc en revenir à ce qu'on en a déja dit. La doctrine d'Orphée, qui fit tant de bruit en Grèce, étoit un mêlange d'idées & de superstitions Thraces & Egyptiennes.

Au reste, les superstitions étrangeres qu'Orphée avoit introduites

<sup>(69)</sup> Ci d. S. 3. not 46. chap. VI. S. 26 27. Plutarch. Conviv. Sept. Sapient. cap. 19. p. 513. de l'Edit. d'Amyot.

DES CELTES, Livre. IV. 287 dans son Pays, furent également funestes à sapersonne & à sa réputation. Parce qu'il recommandoit le célibat, & qu'il s'étoit fait une loi de n'admettre à ses instructions que des hommes, interdifant aux femmes jusqu'à l'entrée des Sanctuaires, où il enseignoit, on l'accusa d'avoir appris à fes compatriotes (70) les plus abominables prostitutions, & de leur en avoir même donné l'exemple (71). Aussi les femmes qui l'accusoient de débaucher leurs maris (\*) jurerent de le perdre, & après l'avoir tenté inutilement plusieurs fois, elles y réussirent à la fin. Un jour (72) que beaucoup de Thraces & de Macédoniens s'étoient rassemblés au tour de . lui pour la célébration des Mystéres, ils y furent suivis par leurs femmes,

<sup>(</sup> o) Diog. Laert. Procem. p. 5.

<sup>(71</sup> Phanocles Lesbius ap. Stob. Serm. 185. pag. 623 624. Ovid. Metam. lib. X. v. 83.

<sup>(\*)</sup> Pausan. Botot. p. 768.

<sup>(72)</sup> Conon ap Photium lib. 45. n. 186.

qui, s'étant saisses des armes que les maris avoient laissées à la porte du Sanctuaire où la sête se célébroit, y entrerent transportées de sureur, tuerent tout ce qui leur résistoit, & assouvirent leur rage sur le malheureux Orphée, dont le corps sut coupé par morceaux & jetté dans la Mer. D'autres disent, cependant, qu'il sut tué par la soudre (73), & son épitaphe le portoit ainsi.

L'on croit devoir omettre plufieurs fables que les Poëtes ont débitées (74) fur la manière dont sa

<sup>(73)</sup> Diogen. Lacit. Procem. pag. 5. Bocot. pag. 768.

<sup>(74)</sup> On a dit, par exemple, que sa tête & sa lyre, après avoir été jettées dans l'Ebre, continuerent l'une de chanter & l'autre de jouer, jusqu'à ce qu'une violente peste obligea les gens du Pays de chercher de tous côtés les Reliques d'Orphée, pour les porter dans le tombeau qu'on lui avoit préparé. Ci-dess. not. 72. Lucian. de Salt. p. 514. adv. Indostos. p. 869. Vi.gil. Georg. IV. v. 455. On a dit encore que les semmes des Thraces étoient prises de vin, lorsqu'eiles tuerent Orphée, & que, depuis ce mort

DES CELTES, Livre IV. 184 ort fut vengée, & son innocence connue, pour ajouter seulement ue les Thraces ensevelirent Orphée la manière du Pays. Dans les obques des grands Seigneurs, ils roient coutume, selon Hérodote 25), d'exposer le corps mort, d'imoler des victimes de toute espèce de célébrer un festin funéraire endant trois jours entiers. Ensuite corps étoit brûlé ou enterré. Dans un & dans l'aut re de ces cas, on éleoit sur le cadavre, ou sur l'urne ans laquelle les cendres étoient enfermées, une mont-joye, au tour e laquelle on célébroit toute sorte

ims-là, il fut établi que les hommes s'enyvrepient avant que d'aller à la bataille. Pausan, ècot. pag. 768. Enfin on a dit que les Thraccs muirent leurs femmes en les fligmatisant de a manière rapportée ci-d. Liv. II. ch. 7. not 17. Mutateh. de Sera. Num. Vind. Tom II p. 557. Phanoeles Lesbius ap. Stobœum Serm. 185. Pag. 624. Hefychius in πελυσέλεμενοι.

de combats, & principalement des duels.

Ces honneurs que l'on rendit à Orphée, & les fêtes (76) que l'on célébroit au tour de son tombeau. ont fait juger à quelques Anciens qu'il avoit été mis au nombre des Dieux (77). C'est une erreur dont on a indiqué la source (78). Hérodote la réfute aussi en remarquant, dans le passage qui vient d'être cité, que les Thraces rendoient ces honneurs funèbres. à tous leurs grands Seigneurs. Au reste, si les Thraces ne mirent pas Orphée au nombre des Dieux, les fêtes qu'ils célébroient au tour de son tombeau, étoient au moins une bonne preuve du respect & de la vénération qu'ils conserverent pendant long-tems pour la mémoire de ce grand homme.

<sup>(76)</sup> Ci-d. not. 69.

<sup>(77)</sup> Tertullianus de anima cap. 1.

<sup>(73)</sup> Ci-d. Liv. III. ch. 14. \$. 13.

## DES CELTES, Livre IV. 291

S. VI. Anacharsis est un autre Philosophe Scythe, dont les Grecs ont Aughan fait un très-grand cas. Ils ont porté leur admiration jusqu'à le mettre au nombre de leurs Sages (79); jusqu'à le proposer comme une preuve (80) que la fagesse n'étoit pas inaccessible aux Peuples mêmes qui passoient pour les plus stupides & les plus barbares. On peut en dire quelque chose de plus certain que d'Orphée, parce qu'il vivoit dans un tems dont il nous reste des monumens. Les Scythes dont il est issu, sont appellés (81) Nomades, parce qu'ils n'avoient point de demeure fixe, & Galactophages (82), parce qu'ils ne se nourrissoient

<sup>(79)</sup> Strabo VII. 301. Herodot IV. 46. Diegen. Laett. Procem. pag. 9. Clem. Alex. Strom lib. I. cap 15. p. 359.

<sup>(80)</sup> Ep charmus vel Menander ap Stoboeum Serm. 218. p. 727.

<sup>(81)</sup> Scymnus Chius p. 378, Plutarch. Sept. Sapient. Conviv. Cap. 14.

<sup>(82)</sup> Nicol. Dama c. ap. Strabœum Seiga. \$5. p. 118. & ap. Valefium p. 511.

de combats, & principalement des duels.

Ces honneurs que l'on rendit à Orphée, & les fêtes (76) que l'on célébroit au tour de son tombeau, ont fait juger à quelques Anciens qu'il avoit été mis au nombre des Dieux (77). C'est une erreur dont on a indiqué la source (78). Hérodote la réfute aussi en remarquant, dans le passage qui vient d'être cité, que les Thraces rendoient ces honneurs funèbres. à tous leurs grands Seigneurs. Au reste, si les Thraces ne mirent pas Orphée au nombre des Dieux, les fêtes qu'ils célébroient au tour de son tombeau, étoient au moins une bonne preuve du respect & de la vénération qu'ils conferverent pendant long-tems pour la mémoire de ce grand homme.

<sup>(76)</sup> Ci-d. not. 69.

<sup>(77)</sup> Tertullianus de anima cap. 1.

<sup>(73)</sup> Ci-d. Liv. III. ch. 14. 5. 13.

## DES CELTES, Livre IV. 291

S. VI. Anacharsis est un autre Philosophe Scythe, dont les Grecs ont Auscharin fait un très-grand cas. Ils ont porté leur admiration jusqu'à le mettre au nombre de leurs Sages (79) ; jusqu'à le proposer comme une preuve (80) que la fagesse n'étoit pas inaccessible aux Peuples mêmes qui passoient pour les plus stupides & les plus barbares. On peut en dire quelque chose de plus certain que d'Orphée, parce qu'il vivoit dans un tems dont il nous reste des monumens. Les Scythes dont il est issu, sont appellés (81) Nomades, parce qu'ils n'avoient point de demeure fixe, & Galactophages (82), parce qu'ils ne se nourrissoient

<sup>(79)</sup> Strabo VII. 301. Herodot IV. 46. Diogen. Laert. Procem. pag. 9. Clem. Alexe Strom lib. I. cap 15. p. 359.

<sup>(80)</sup> Ep charmus vel Menander ap Stoboeum Serm. 218. p. 727.

<sup>(81)</sup> Seymnus Chius p. 378. Plutarch. Sept. Sapient. Conv.v. Cap. 14.

<sup>(82)</sup> Nicol. Dama c. ap. Straboeum, Scion. 28, p. 118. & ap. Valefium p. 511.

guères que de lait & de fromage. C'étoit, pour le remarquer en paffant, les mêmes Gétes (83) que Darius, fils d'Hystaspe, vint attaquer en Europe 513 ans avant J. C. & ils étoient alors maîtres de tout le Pays qui s'étend depuis le Danube jusqu'au Boristhène, ou jusqu'au Tanais.

La naissance d'Anacharsis étoit des plus illustres, puisqu'il étoit de la samille Royale des Gétes, puisque son frere Cadvida (84), son

<sup>(83)</sup> Strabo VII. 305. Jornand. cap. 10. pag. 624.

<sup>(84,</sup> On a cru devoir ranger de cette manière la génealogie d'Anacharlis. Diogene Laërce dit. ci-dessus not. 86.) qu'Anacharlis étoit fils de Gnurus & frere de Calvida Ros des Scythes. Herodote dit (ci-d. §. 11. not. 161.) qu'Anacharlis étoit oncle πατρως, du'Roi Indathyrse, & que Saulius, pere d'Indathyrse, étoit neveu à δελφιδίσς du Philosophe. Indathyrse etoit donc le petit - neveu d'Anacharlis. Lucien dit (ci-dess. not. 95, ) qu'Anacharlis étoit fils de Daucetus. Mais Herodote mérite plus de foi, parce qu'il rapporte ce qu'il avoit oui dire à Timnes, tuteur de Spar-

DES CELTES, Livre IV. 293 u Saulius, & son petit-neveu hyrsus régnerent successivefur cette Nation. Le dernier de rinces étoit sur le trône (85) du de l'invasion de Darius, & lui a vigoureusement. Le pere de Philosophe s'appelloit Gnurus Il avoit eu ce fils d'une femme que qui prit un grand soin de ducation. Elle n'oublia pas surde lui apprendre la Langue de ays, de sorte qu'il parloit (87). vthe & le Grec avec la même tė.

pourroit-on pas foupconner. quelque fondement, que le nom icharsis sut un sobriquet que les ies donnerent à ce Philosophe,

es, Roi des Scythes. Ci-dessus, S. II. iı.

Herodot. IV. 126-127. Diogen. Laert. S. 102. p. 164. Vojez

us, 6. 11. not. 161. Suidas Tom. I. pag, 572. & in Exiles

III. p. 339.

parce que (88) sa mere lui faisoit quelquesois couper les cheveux & raser la tête à la manière des Grecs de Cela paroissoit absolument extraordinaire aux Scythes: ils regardoient de longs cheveux comme une marque de Noblesse.

Quoi qu'il en soit, Anacharsis témoigna dès sa plus tendre jeunesse; une sorte envie de voir les Pays

<sup>(88)</sup> On conjecture qu'Anacharfu fignificit, en Scythe, un homme qui n'a point de cheveux, comme Langarus, nom de plusieurs Prinses Thraces & Illyriens , marque celui qui pone de longs cheveux. Il est vrai que Plutarque représente Anacharsis avec une longue chevelure. Plutarch. Conviv. Sept. Sapient. Tom. II, pag. 148. Mais Anacharsis pouvoit avoir repris ses cheveux. D'ailleurs, il n'est pas impossible que Plutarque ait eru devoit donner à notre Philosophe un ornement affecte aux Princes Scythes, fans examiner s'il portoit effectivement de longs cheveux. Au surplus, on ne donne cette étymologie que comme une pure conjecture. Voici une autre étymologie Grecque du nom d'Anacharlis. 'Aya'xapous & Exulu Βαρά την άγα προθεσιν, και την χαροιν δ συμάντι Tri xapay, " The xaper. Etymol. Magn. p. 102.

étrangers, & sur-tout la Grèce. Il ne faut pas en être surpris. Sa mere n'avoit pas manqué, sans doute, de l'entretenirsouvent, soit de la dissérence qu'il y avoit entre les vastes déserts de la Scythie, & les campagnes sertiles de la Grèce, soit de l'avantage qu'on trouvoit à vivre au milieu d'une Nation policée, qui cultivoit avec succès les Sciences & les Arts, plutôt qu'avec des Barbares qui, n'ayant d'autre métier que celui des armes, ne s'occupoient, durant la paix, que du soin de leurs troupeaux.

Ce qui montre l'habileté d'Anacharsis, c'est qu'il sut prévoir & prévenir, en homme d'esprit, les obstacles qui auroient pu l'empêcher de suivre son inclination. Les Scythes avoient (89) une grande aversion pour les coutumes étran-

<sup>(\$9)</sup> Herodot. IV. 76-80. Ælian. Var. Hift.

gères, & ne souffroient pas que les jeunes gens sortissent de leur Patrie pour voir des Pays d'où ils auroient pu rapporter du penchant pour des nouveautés qui passoient toujours pour dangereuses par cela mêmequ'elles venoient du dehors. Cependant Anacharsis trouva le moyen d'obtenir l'agrement du Roi pour son voyage, & de se faire donner une espèce de commission (90) par laquelle il étoit chargé de s'informer de tout ce qu'il y avoit de plus remarquable dans les dissérens Pays par lesquels il passeroit.

En conséquence de cet ordre; Anacharsis commença ses voyages, non pas en jeune homme, pour voir du Pays, mais en Philosophe, dans la seule vue de connoître les Loix (91), & la manière de vivre des au-

<sup>(90</sup> Herodot. IV. 77. ci-deffous, §. 11. not. 167.

<sup>(91)</sup> Ci-dessus, not. \$1. ci-dessous, §. \$. nct. 113.

tres Peuples, & de profiter de ces connoissances, tant pour se conduire unimeme à un plus haut degré de riertu & de perfection (92), que pour se mettre en état de servir plus intilement sa Nation. Ces vues étoient régalement dignes, & d'un homme de grande naissance, & d'un Philosophe. On voyage toujours avec succès, lorsqu'on se conduit d'après de tels principes.

La grande réputation que Solon s'étoit acquise parmi les Grecs, attira d'abord Anacharsis à Athènes, où il arriva (93) la première année de la -XLVII. Olympiade, c'est-à-dire, 592 ins avant J. C. Aussi-tôt qu'il sut enfité dans la Ville, il se sit montrer [94) la maison de Solon, & chargea fun domestique qu'il trouva à la porte,

<sup>(92)</sup> Ci dessous, §. 11. not. 160.

<sup>(99)</sup> Diogen. Laert. S. 102. p. 65.

<sup>(04</sup> Plutarch. Solone Tom. I. p. 80. Diog.

de dire à son Maître qu'un Etrange qui étoit venu à Athènes, pour êt recu au nombre de ses amis, &, s'i étoit possible, pour loger chez lui demandoit à le voir. Solon, surpri de cette ingénuité d'un inconnu, lu fit répondre qu'il convenoit mieux de se faire des amis dans sa Patrie. Us compliment en apparence si désobli geant, ne rebuta point Anacharfis. I entra hardiment dans l'appartemen où étoit Solon, & lui dit en l'abordant : " Puisque vous êtes dans vott » Patrie, il vous convient donc d » vous y faire des amis, & d'y rece » voir des Etrangers. » Solon, chat mé d'une repartie si prompte & ! juste, fit mille caresses à Anacharsis le recut dans sa maison, & le mi bientôt au nombre de ses plus in times amis.

C'est ainsi que Plutarque & Dio gêne Laërce rapportent ce trait. Lu cien le raconte d'une manière us

bes Celtes, Livre IV. 299
en différente. Il prétend qu'Analarsis (95) ayant débarqué au Port
le Pirée, rencontra d'abord un
leythe, nommé Toxaris, qui pratiquoit la Médecine dans cette Ville,
le conjura au nom de leurs Dieux
lommuns de le recevoir dans sa mailom, qu'ensuite Toxaris le recomlanda comme un homme de naislance à Solon qui en prit grand soin.

On pourroit peut-être accorder tes Auteurs, en supposant que Solon ne consentit à recevoir Anacharsis dans sa maison & à sa table, qu'après que Toxaris l'eût instruit de la paissance & des bonnes qualités de te jeune homme. Mais, au reste, il aut avouer que Lucien semble n'avoir cherché ni la vérité, ni la vraitemblance dans ce qu'il rapporte d'Anacharsis. Il dit, par exemple, qu'Anacharsis ne parloit point Gree

<sup>(95)</sup> Lucian. Scyth. p, 340-344.

lorsqu'il arriva à Athènes, & cept dant il le fait d'abord entrer en conversation avec Solon. Il dit encoque Solon étoit vieux & paux lorsque Toxaris lui présenta le Plosophe Scythe. Cependant Sol n'avoit pas cinquante ans au comencent de la XLVII Olympiad & c'étoit alors le tems de sa p grande prospérité.

Quoi qu'il en soit, il est const qu'Anacharsis obtint, ou par l même, ou par la recommandat d'un ami, tout ce qu'il avoit se haité. Il entra dans la maison de s lon, a fut traité non pas comme disciple, mais comme un ami & compagnon d'étude. Le Maître ce sultoit quelquesois l'Ecolier, & cevoit ses avis jusques dans les cho les plus importantes. On en trou an exemple dans ce qui est rappo par Plutarque. « Anacharsis, dit

DES CELTES, Livre IV. 301 iteur (96), ayant appris de Son qu'il s'occupoit à dresser un aps de Loix en faveur des Athéens, se mocqua de son entreprise, lui dit qu'il s'abusoit beaucoup, 1 croyoit pouvoir remédier aux justices & aux cupidités qui en nt la cause, par des Loix écrites. : font, disoit-il, des toiles d'araiie. Les petites mouches y sont pris: les grosses brisent la toile (97 olon lui répondit: Comme les homes qui ont fait quelqu'accord, n'ont as coutume de s'en écarter, lorsqu'ils ut tous le même intérêt à en remplir delement les conditions, j'aurai soin. donner à mes Concitoyens des Loix lages & st utiles qu'ils seront oblide convenir qu'il est de leur propre

I) Plurarch. Solon. Tom. I. p. 81. Vojez. Valer. Max. lib. VII. cap. 2. n. 14.

1) Ce mot est attribué à Solon par Dio-

Laërce, lib I. sest. 58, p. 57. & 2 Ze-

<sup>143,</sup> P. 45 😘

» intérêt de les observer. Cepe » observe Plutarque, l'évé » répondit beaucoup plus a » ment d'Anacharsis qu'aux e » ces de Solon. »

La réflexion d'Anacharsis surément très-juste. Les me Loix ne remédient point à la tion du cœur humain, ni au déréglés qui sont la source d les injustices. Les peines que décernent contre les injustes, pent guère que les petits & vres. Un Philosophe qui 1 les hommes fages, justes, vei acquerroit certainement gloire, & rendroit au genreun fervice incomparableme grand que tous ceux des teurs. Ceux-ci ne font qu'e des digues & des barrières au glemens du cœur & à l'empo: des passions. Mais il faut a malgré toutes ces réflexions,

DES CELTES, Livre IV. 303 Le d'Anacharsis n'étoit dans le fonds u'un fanatisme philosophique, à eu-près semblable à celui que l'on emarque dans la République de Plaon. Comme il y a des hommes inistes & scélérats, que ni la Philosohie, ni la Religion ne corrigeront amais, il est absolument nécessaire ru'on tâche de les retenir dans le devoir & d'assurer les biens & le reos des honnêtes gens par de bonnes Loix. Il est vrai que les richesses & la missance sont bien souvent un rembart, à l'abri duquel on viole impunément les Loix les plus justes & les lus sevères. C'est qu'il y a des inonvéniens attachés à tous les étalissemens humains. Mais, comme inconvénient seroit encore plus rand, si l'on vouloit abolir toutes s Loix, il faut avouer que Solon voit raison, & le Disciple en conint lui-même dans la suite, puisu'à l'imitation de son Maître, il écri-

voit aussi des Loix (98), ou au moin des réflexions (99) sur les Loix de Scythes & des Grecs, & sur les moyens de les faire servir à persev tionner la conduite de l'homme.

S. VII. Après avoir demeuré quel que tems à Athènes (100), Ana charsis alla visiter les principale Villes de la Gréce. On a des preuves qu'il sut à Corinthe (101), Lacédémone (102), & dans que ques autres endroits. Il n'est pas sapparence qu'il ait fait la pli part de ses voyages en accompagnas Solon, qui, après avoir sait rec voir ses Loix aux Athéniess, e obtint la permission de s'absenter sa patrie pour dix ans. Sous prétex (103) d'aller négotier dans les Pay

<sup>198;</sup> Ci-d. not. 88.

<sup>(99)</sup> Ci dessous, §. 10. not. 153. 154.

<sup>(:00)</sup> Ci.d. §. 6. not. 95.

<sup>(101)</sup> Či - dessous, not. 110.

<sup>(102)</sup> Ci-dessous, §. 11. not. 168.

<sup>. (103)</sup> Plutarch. Solone, cap. 22.

DES CELTES, Livre IV. 304 Arangers, il cherchoit à se délivrer l'une foule d'importuns, qui venoient, à tout moment, lui demander l'explication ou la réformation de Juelque Loi. Anacharsis revint enuite à Athènes, & , soit qu'il fût rrivé dans son Pays quelque révottion qui l'empêchât d'y retourer, soit qu'il ne pût se résoudre à uitter son Maître, soit enfin que ! séjour d'Athènes lui plût, il y xa sa demeure & n'en sortit (104) u'après la mort de Solon, que l'on lace à la seconde année de la 55%. lympiade (105). Il résulte de là a'Anacharsis ne retourna dans sa atrie (106) que trente & quelses années après en être forti.

<sup>(104)</sup> Ci-deffus, §. 6. not. 95. (105) Solon etoit né dans le cours de la KXVe. Oliympiade, & vécut \$0 ans. On a one r ison de placer sa mort 11 LVe. Olymade Vojez Plutarch. Solon. in sine Diogenacit. Solone in sine. Petav. Rat. Temp. p. 104. (106) Anacharsis arriva à Athènes la pre-

# 306 HÍSTOIRE

Pendant le féjour que notre l losophe fit à Athènes, il y ob (107) les droits de Citoyen, & initié aux Mystères d'Eleusis. Il faut pas douter que l'étroite an où il vécut toujours avec Soln'eût contribué, autant que son; pre mérite, à lui procurer ces tinctions que l'on accordoit i ment dans ce tems là à des et gers, & , fur-tout, à des barba Ce n'est pas, cependant, que prétende diminuer par-là les b qualités d'Anarchasis. Il est cer qu'elles furent reconnues, 1 seulement à Athènes, mais

miere année de la XLVIIe. Olympiade tombe sur l'an 592 avant J. C. Il sortithènes après la morr de Solon, arrivée conde année de la LVe. Olympiade est la 559e, avant Jesus-Christ. En s'en remant dans sa Patrie, il passa à la Cour d'Crésus, qui sut vaincu par Cyrus la preannée de la EVIIIe. Olympiade. On ne si donc placer plus tard le retour d'Anachai Scythie.

<sup>(107)</sup> Ci-dessus, S. 6. not. 95.

Stoute la Gréce, où il étoit ché-& généralement estimé. Par-tout admiroit sa sagesse, sa probité, modestie, & sur-tout la briéveté, ranchise & le sens exquis (108) ses réponses; de sorte qu'il avoit é en proverbe, c'est une Sentence thique, pour dire c'est un Diss franc, précis & plein de sens. 9).

In racontoit, par exemple, qu'éà table avec Solon & plusieurs es Sages, chez Périander, Tyde la ville de Corinthe, on sit rer à la sin du repas une semme ir jouer de la slutte. Après qu'elle ut retirée, Ardalus (110) deida à Anarchasis si les Scythes

<sup>:08)</sup> Diog. Laert. Sect. 101. p. 65.

<sup>&</sup>gt;9) Suidas donne un autre sens & une autre ine à ce proverbe. Voy. Suidas in voce, Σχυθων βασις, & Ménage ad Diog. Laertum suprà citat.

avoient de ces Musiciennes. Celui répondit sans hésiter, nous n'as pas seulement des vignes, c'est-à-d qu'il lui paroissoit mal séant qu appellât une femme pour divertii hommes qui étoient à table, d tant plus que le divertissement m qu'elle leur donna, convenoit mo felon lui, à des sages, qu'à hommes qui avoient bu. Arc avant encore demandé à notre losophe si les Scythes reconnois une Divinité, celui-ci lui fit l ponse rapportée dans l'un des pitres précédens (111). » Oui » il, nous reconnoissons des D » & nous croyons même qu'il: » tendent le langage de l'hoi » Nos idées font à cet égard, » tes différentes des vôtres. » prétendez nous surpasser du » de l'éloquence, &, cepend

<sup>(111)</sup> Ci.dessus, ch. 5. 5. 3. not. 11

s vous imaginez que les Dieux ndent avec moins de plaisit la c de l'homme que le son des umens «.

ir sentir le sel de ces réponses. remarquer qu'elles avoient but de rabbatre finement la va-'Ardalus qui, étant un excel-112) joueur de flûte, & cette ayant porté les habitans de ys à l'établir Prêtre des Mudaliennes, vouloit savoir s'il it en Scythie des gens de sa lion & de son mérite. Avezdit-il, aux Scythes, des Mu-? » Nous nous passons aisét, répondit Anacharsis, de que, de vin, & de beaucoup tres choses inutiles ". Reconvous, au moins, des Dieux, :ore. Ardalus ? » Sans doute.

Plutareh, C nviv. Sept. Sapient. ubi

» répliqua Anacharsis; mais nous » leur offrons des prieres, & non » pas des airs de Musique «.

S. VIII. Il paroît par les différens apophtegmes d'Anachars, que les Anciens nous ont conservés, qu'il résléchissoit mûrement sur tout ce qu'il voyoit & entendoit. Quoi qu'il sût prévenu en faveur des Grecs, quoiqu'il reconnût qu'ils avoient de grands avantages sur les Peuples barbares, il ne laissoit pas de désaprouver ouvertement plusieurs choses dans leurs coutumes & dans leur manière de vivre.

1°. Les Étoles (yupraira) où les jeunes gens, & même les hommes faits, alloient s'exercer à la lutte, à la course, & à d'autres jeux, n'étoient pas de son goût, parce qu'il s'y passoit des choses qui lui paroissoient contraires aux loix de la bienséance. Il s'exprimoit là-dessus d'une manière fort ingenieuse. » Il y a,

DES CELTES, Livre IV. 311 \*disoit-il, (112) dans chaque ville » de la Gréce, un lieu marqué où » les Habitans vont faire les fous en » plein jour. Arrivés dans cet en-" droit, ils se dépouillent tous nuds, » & se font frotter d'un onguent qui » a la vertu de les rendre furieux » Aussitôt qu'on les a frottés, les » uns se mettent à courir, les au-» tres s'empoignent & se terrassent. » Vous en voyez qui allongent »les bras, & qui frappent l'air: » d'autres se meurtrissent le corps à » coups de gantelet. Quand ce ma-» nège a duré quelque tems, on les » frotte de nouveau pour leur ôter » l'onguent qu'ils avoient sur le » corps, après quoi ils reviennent » à eux-mêmes, & s'en retournent » amicalement les uns avec les au-> tres, ayant pourtant les yeux baif-

<sup>(113)</sup> Dio. Chrysoft Or. 32. p. 374. Diog.

## 312 HISTOTRE

» fés contre terre, parce qu'ils sont » honteux de ce qu'ils viennen » de faire (114) «.

A la réserve du gantelet, An charsis ne blâmoit aucun des exerces qui étoient en usage parmi Grecs. Mais il ne pouvoit souss qu'on se dépouillât tout nud pe courir & pour lutter, & qu'on sectât de le faire dans une place pulique (115). Par la même raiso

<sup>(114)</sup> Cette sortie d'Anacharsis est bien guliere. Il y avoit sans doute de la sérocit blesser ou même tuer ses semblables de ga de cœur; mais cette manie n'étoit pas est tiellement inhé ente aux exercices de la lu de la corse, &c. Ces exercices réduits seurs justes bornes, ne pouvoient qu'être t propres à rendre les hommes agiles & vig reux, à leur donner des corps capables de si porter toutes sortes de travaux. Or tout ce pouvoit contribuer à rendre le corps siexit ne sauroit être considéré comme une chacricieuse. Note de l'Editeur.

<sup>(1:5,</sup> Les mœurs étoient donc déja le corrompues: car, quelles impressions peut s' la nudité sur des hommes bien reglés, sur hommes en qui une imagination déprayée

DES CELTES, Livre IV. 314 ne jugeoit pas favorablement des eux Olympiques & des autres specacles de cet ordre, que l'on céléroit avec beaucoup d'appareil en ivers endroits de la Grèce. Outre ue la plûpart des combattans y papissoient nuds, il ne pouvoit d'ailurs comprendre (116) que les recs qui condamnoient les injures : les querelles, allassent voir des ins qui se battoient, & qu'ils eusnt même des prix pour ceux des :hlètes qui pourroient frapper & esser leurs camarades. Anacharsis oit en vue le jeu du Gantelet, où Jouteurs étoient souvent estroés pour toute leur vie, parles ups qu'ils se portoient avec des

avili les charmes de la Nature? Et combien r finemens ne supposent pas ces bienséan, imaginées pour donner beaucoup de valeur les choses qui ne sont rien en elles-mêmes? mment ces idées pouvoient-elles s'accordes et la férocité des Scythes? Note de l'Editeur, (116 Diogen, Lactt, Sest. 103. p. 66

gands de plomb ou de cuir durci. D'ailleurs, il trouvoit étrange que les Athlètes, qui disputoient le prix de la course ou de la lutte, sussent des gens du métier (117), & qui les Juges (118) qui distribuoient le prix, n'en sussent point.

2°: On conduisit Anacharsis dan une Assemblée du Peuple d'Athènes qui avoit été convoquée pour juge de quelques affaires. Il dit en sor tant de l'Assemblée (119), qu' étoit surpris d'une constitution en ver tu de laquelle les sages parloient, & l' ignorans décidoient (120); c'est-

<sup>(117)</sup> C'étoit, sans doute, un grand ab qu'il y est des hommes exclus de ces exer ces, & qu'on en sit un métier pour la sai faction du Public. Destinés à rendre le cop plus robuste, ils devoient convenir indistinatement à tous les hommes. Note de l'Editeur.

<sup>(118)</sup> Diogen. Laert. Sect. 103. p. 66.

<sup>(119)</sup> Plutarch. Solone, Tom. I. p. 81.

<sup>(120)</sup> Cette surprise ne pouvoit prot nir que d'un zèle extrême pour le bie mais d'un zèle mal entendu. q Un Peupli

DES CELTES, Livre IV. 315 ire, qu'il n'approuvoit point le ouvernement Démocratique; car il st très - naturel que dans un Pays à le Peuple est en possession de la ouveraine autorité, les Sages soient targés d'instruire les ignorans, & les mettre au fait des matières sur squelles ceux-ci doivent porter ur décision.

Anacharsis avoit dans sa tête tout plan de la République de Platon. auroit voulu que le monde ne sût auverné que par les Sages. Mais

comme le dit très-bien Montesquieu, Esprit les Loix, Liv. II. ch. 2. un Peuple qui a la souveraine puissance, doit faire par luimême tout ce qu'il peut bien faire; & ce qu'il ne peut pas bien faire, il faut qu'il le fasse par ses Ministres «. Tout ce qui demde de l'action ost dans ce dernier cas; its autrement, il est admirable de voir le aple se décider d'après les instructions des ges, & ceux-ci doivent assez respecter leurs actionens pour ne pas usurper le droit de veraineté. Tout homme a le droit d'éclairer semblables; mais il ne lui appartient pas régler leurs actions, Note de l'Editeur.

la difficulté consisteroit à les tro ver & à les faire reconnoître po tels parceux qui doivent leur obé Il disoit, pour se servir de la versi d'Amyot (121), » que la Républiq » la mieux ordonnée est celle » toutes choses étant égales entre » Habitans, la préséance se mess » à la vertu & le rebut au vice On ne peut contester la beauté plan, mais il est facile de compre dre que l'exécution en est mora ment impossible.

3°. Anacharsis blâmoit avec pl de raison sur d'autres objets, la m nière de vivre des Athéniens & d Grecs en général. Il se transports souvent dans la place publiq (122) où l'on vendoit les denrét

<sup>(121)</sup> Banque: des Sept Sages, pag. 50 Conviv. Sept. Sapient. Tom. II. p. 157.

<sup>(122)</sup> Cette place étoit encore à Athèn une espèce de bourse, où tous ceux q avoient à négocier quelque affaire d'intérêt alloient conclure leur marché.

DES CELTES, Livre IV. 317

En voyant tout ce qui se passoit dans cette place, vous condamnez le mensonge, disoit-il (123), & vous mentez ouvertement toutes les sois que vous avez quelque chose à négocier. Vos Marchez sont des lieux établis pour tromper, & pour s'enrichir aux dépens des autres «. Ces réslexions pour-pient convenir encore à notre siée. Quoique la bonne soi soit, pour nsi dire, l'ame du commerce, il y commet des fraudes comme par-ut ailleurs.

4°. Les festins des Grecs déplaiient aussi, avec raison, à notre nilosophe. Accoutumé à une vie ugale (124), il ne pouvoit s'acmmoder de la prosusion qui y rénoit. Il lui paroissoit encore plus range, que des Peuples qui se glo-

<sup>(123)</sup> Diog. Laert. Sect. 104. cap. 5. p. 66. feg.

<sup>(124)</sup> Ci-dessous, 5. 11. not. 174.

rifioient de cultiver la raison, donnassent avec une espèce de sureur dans des excès qui ôtent à l'homme l'usage de la raison, & qui abrutisfent entièrement ceux qui y retombent souvent. Anacharsis faisoit, à ce sujet, mille réflexions pleines d'esprit & de bon sens. » Au com-» mencement du repas, disoit-il » (125) aux Grecs, vous buvez dans » de petits gobelets; quand vous » avez bu au - delà même de ce que » permet la raison, vous en faites » apporter de plus grands. La pre-» miere coupe (126) que vous pré-» fentez aux convives, est accordée

<sup>(125)</sup> Diog. Laert. ubi suprà.

<sup>(126)</sup> Stobœus Serm. 44. p. 155. & Serm. 88. p. 302. On attribuoit aussi à Anacharsa d'avoir dit que la vigne produisoit treis grappa, l'une qui déleste les sens, l'autre qui enyure, & la sroissème qui plonge l'ame dans la douleur. Diogen. Lactt. Sect 104. cap. 5. p. 66. & seq. Stobée attribue cette Sentence à Pythagore. Stobœus, Serm. 88. p. 302.

» DES CELTES, Livre IV. 319 » au besoin, parce qu'elle contri-» bue à l'entretien de la santé: la » seconde est un superflu qui n'est » que pour le plaisir: la troissème » vous rend querelleux, & la der-» nière vous met en sureur «.

Anacharsis ne pouvoit soussirir qu'on établît des prix en saveur de ceux qui boiroient le plus dans un sestin. Un jour que Périandre avoit (127) proposé un semblable prix à ses convives, Anacharsis le demanda présérablement à tous les autres, sous prétexte qu'il s'étoit enivré le premier. Comme on rioit de sa demande: » Je ne vois pas, dit-il, qu'en » invitant les convives à boire, vous » puissiez vous proposer d'autre but » que de les enivrer. Je l'ai atteint » le premier; il est juste que le prix » me soit adjugé de la même ma-

<sup>(127)</sup> A hen. lib. x. cap. 10. Plutarch. Conviv. Sept. Sapient. T. II. p. 156.

» nière que le prix de la course api » partient à celui qui touche le pre-» mier au but «. Cette réflexion étoit affurément un sophisme; mais elle relevoit d'une manière très-ingénieuse, la brutalité de l'homme, qui est capable de se faire honneur de boire ou de manger plus que les autres.

honnête conversation étoit le plus bel ornement d'un repas, il n'approuvoit point aussi qu'on y introduis ît des Musiciens ou des boussons, ni qu'on préférât des recréations qui étourdissoient les convives, ou qui, tout au plus, ne faisoient que les amuser, à d'autres qui pouvoient les instruire utilement. On sit entrer un jour des boussons (128) dans un festin où il avoit été invité; mais il garda tout son sérieux, pendant que

<sup>(128)</sup> Athen. lib. XIV. cap. 2.

### DES CELTES, Livre IV. 321

es autres convives rioient à gorge éployée des plaisanteries de ces badins. Quelques momens après, on roduisit un singe dont les postures rent jetter des éclats de rire à Anaharsis. Comme on lui demandoit raison d'une conduite si dissérende la premiere, il répondit « que le singe avoit été formé par la nature pour divertir l'homme, au lieu qu'il étoit contre la nature que l'homme se sit une étude & un art de divertir ses semblables par des postures de singe «.

5°. Enfin les Philosophes mêmes u'Anacharsis reconnoissoit pour ses laîtres, ne pouvoient pas se glorier d'avoir son approbation à toute orte d'égards. Il disoit que leur saesse étoit verbeuse, & qu'elle onsistoit plutôt dans de belles pables qu'en de grandes actions. Il voit assurément raison. Comme c'épit la coutume dans ce tems là, de

proposer toutes sortes de questi subtiles aux hommes qui étoient réputation de fagesse, la gra étude des sages étoit de réponds ces demandes d'une manière il & ingénieuse. Anacharsis sut o gé, comme les autres, de s'assu tir à cette Loi, & nous verrons t à l'heure qu'il se tira assez heur fement des questions qu'on lui mais il ne pouvoit souffrir que qu ques bons mots, quelques repart promptes & heureuses fussent pables d'acquérir à un homme nom & la réputation de Sage. lon lui, l'essentiel de la sage étoit d'avoir l'esprit juste, de par peu & avec sens, & sur-tout bien régler sa conduite. Ce que l xime de Tyr (129) rapporte sur fujet, mérite d'être lu. Anacha ayant trouvé dans un petit endr

<sup>(129)</sup> Max. Tyr. Diff. XV. p. 176.

**.** 

DES CELTES, Livre IV. 323 de la Gréce, un homme qui étoit en même tems bon pere, bon mari, bon maître & bon économe, déclara que c'étoit là le sage qu'il cherchoit. » J'ai trouvé, disoit-il, dans » cet homme-là très-peu de paroles, » mais en même tems une riche : wabondance d'actions «.

S. IX. Voici quelques - unes des Sentences d'Anacharfis. questions que l'on fit à Anacharsis, avec les réponses qui lui acquirent le nom de Sage. On demandoit comment & par quels moyens un Roi pouvoit se rendre véritablement Illustre. C'est, répondit-il (130), lorsqu'il a assez de modestie pour reconnoître qu'il n'est pas le seul sage de son Royaume, c'est - à - dire, lorsqu'au

<sup>(130)</sup> Stobœus Serm. 147. p. 488. On lit dans Plutarque s'il est le feul sage de son Royaume. Conv. Sept. Sapient. T. II. p. 152. Mas il est visible que la particule négative manque dans le texte de Plutarque. N'y auroit - il pas de l'extravagance de se croire le seul sage d'un Etat ?

lieu de faire tout à sa tête, il est capable d'écouter & de suivre un bon conseil. La réponse étoit assurément très-juste, mais elle étoit aussi très-libre, s'il est vrai, comme Plutarque l'assure, qu'elle sut saite à la table de Périandre, Roi de Corinthe.

On demandoit encore à Anacharfis ce qui étoit le plus contraire à
l'homme. Il répondit (131) » qu'or» dinairement l'homme n'avoit point
» de plus grand ennemi que lui» même «. A la question pourquoi
la plûpart des hommes étoient toujours chagrins, il répliqua (132):
» C'est qu'ils s'affligent, non-seule» ment de leurs propres maux, mais
» encore du bien & de la prospé» rité d'autrui «. Qu'y a-t-il de bon
& de mauvais dans l'homme, lui

<sup>(131)</sup> Stobæus, Serm. 16 p. 58. (132) Stob. Serm. 140. p. 408.

DES CELTES, Livre IV. 327 disoit quelqu'un ? C'est la langue (133), dit Anacharsis. Un autre lui demandoit quel étoit le véritable moyen d'éloigner les hommes de l'ivrognerie? » C'est, répondit-il-» (134), de leur faire regarder tou-» tes les sottises que fait un homme » ivre «. On vint encore lui demander à quoi l'argent étoit bon aux. Grecs? Il répondit (135), » l'ar-» gent est bon pour le conter «. Il vouloit taxer par là, dit Eustathius (136), l'avarice d'un grand nombre de Grecs qui ne tiroient point d'autre usage de leur argent que de le compter du matin au foir. Cet éclaircissement fauve la réponse d'Anacharsis : en effet , l'argent est bon à beauçoup de choses,

<sup>(133)</sup> Di g. Laert. Serm. 104. p. 67.

<sup>(134)</sup> Stobœus , Serm. 44. p. 155. Serm. 88. pag. 302. Dieg Lacit Seft. 103. p. 66.

<sup>(135)</sup> Athen lib. IV. cap 15. p. 119.

<sup>(136)</sup> Euftach. ad Iliad. XIV. p. 998.

quand on sçait le bien employer. Parmi le grand nombre de questions que l'on proposoit à Anacharfis, il s'en trouvoit quelquefois de ridicules, d'autres dont il ne convenoit pas de demander la folution à un Philosophe. Un suffisant vint un jour lui demander » qui des » deux étoient, en plus grand nom-» bre (137), les vivans ou les morts»? Anacharsis, au lieu de répondre à une question si frivole, demanda lui-même à cet homme : » Dans » quel nombre il mettoit ceux qui » étoient en mer « ? Un autre qui se préparoit à faire un voyage, lui ayant demandé » fur quelle forte » de Vaisseau on pouvoit s'embar-» quer le plus sûrement (138), « il répondit, sur ceux que l'on a tiré à cerre, c'est-à-dire, qu'alors, com-

<sup>(137)</sup> Diog. Laert. Sect. 104. p 67

<sup>(138)</sup> Diog. Laert. Sect. 104. p. 67.

### DES CELTES, Livre IV. 327

es aujourd'hui, les grands homes disoient quelquesois des bagales. Ce qui peut excuser ici Anaarsis, c'est qu'il vouloit insinuer r sa réponse, qu'une semblable estion devoit être proposée à un archand, ou à un Pilote, plutôt 'à un Philosophe.

Voici encore quelques autres Sennces d'Anacharsis. Ils disoit (139) qu'il valoit mieux n'avoir qu'un seul ami bien choisi, que d'en avoir plusieurs à la douzaine (140) «.

<sup>(139)</sup> Diog Laert, Sect. 105. p. 67.

<sup>(140)</sup> L'expérience de tous les jours prouve vérité de cette Sentence. Nous sommes hatués à la répéter à chaque instant, & qu'il l'rare que quelques hommes sages régleut ur conduire d'après ce principe qui les renoit moins malheureux dans le tourbillon du onde! L'homme, volage & capricieux, ierche à se faire illusion à lui-même. Il mémont dans la pratique ses propres intérêts Il ut se répandre au dehors, & ne sait presque ieune attention à sa famille. C'est-là où il pour-it espérer de trouver des amis : c'est-là où dans is jours infortunés ou accablé- de vieillesse.

## 328 HISTOIRE Un jour qu'il faisoit un vo mer, il demanda au Pilote épaisseur étoient les plar

l'homme trouveroit de la consola est l'époux chéri qui n'aimeroit pas quelle est l'épouse adorée qui pour chérir fon mari, quels ont les élevés & bien aimés de leurs pare trembleroient pas de se voir priv dont ils cimentent l'union . & dont délices? O hommis! prenez-vous mêmes si vous n'av z aucune confo ce monde. Vous réfifice au vœu de & vous vous préparez l'ennui dans & dans la vieillesse des jours qui n ront pas moins insupportables qu': vous environneront. De même que reur jette quelquetois des grains qu fur le fable aride, sur des cailloux ép nes , l'homme peut quelquefo dans sa famille des sujets qui ne ! le prix de l'amitié, ou qui ne so pables de retour après quelques é mais dans une famille bien orde exemples font rares, & plus rares e de vrais amis parmi ceux du dei dépend du choix & de la conduite & des meres. Ou'on ne se marie intérêt ou par caprice, qu'on s'attach que l'on a choiti, qu'on é'ève aver dreffe éclairée ceux à qui l'on a jour, & chaque famille sera le t Aonheur pour ceux qui la compe

DES CELTES, Livre IV. 329 aisseau. Celui-ci avant répondu (41) qu'elles avoient quatre doigts épaisseur, Anacharsis répliqua: ous ne sommes donc qu'à quatre viges de la mort. On voit par ce ot, que les pointes qui étoient si

as le tumulte des passions, une jeunesse uillante donne dans certains écarts, les neipes qu'elle a reçus ne tarderont pas à ramener au bien & au vrai. Si l'un deux époux a eu le malheur de faire un mvais choix, la tendresse de ses enfans a le bonheur de ses jours, & lui fera reetter la vie même dans la plus décrépite illesse. L'homme bisarre ne trouve de plaique hors de sa famille, parce qu'il est ez injuste pour tout exiger des siens comme devoir. C'est un tyran, & non un pere. Il ve ses enfans au gré de ses passions, & ne ut pas s'en faire des amis. Que cet homme naturé fréquente les cercles, & qu'il y erche de vrais amis, il n'en trouvera int, & n'est pas digne d'en avoir. L'homme monde est trompeur Il ne fait la cour que r interet ou par caprice; il se dit ami, is il ne l'est point. Dans des circonstances theuses ou dans des démêles d'intérêt, on prend à le connoître. Note de l'Edite..r. (141) Diog. Laert. Seft. 103. p. 66. Eustath. fort à la mode au commencement du siécle passé, n'étoient pas inconnues aux anciens Grecs. Quelqu'un disoit à Anacharsis qu'il avoit l'accent barbare; & moi, répondit-il (142), je trouve aussi que tous les Grecs tiennent quelque chosé des Barbares. Un autre lui reprochoit qu'il étoit Scythe, & croyoit lui faire un grand outrage en l'appellant de ce nom. » Vous avez raison, répliqua » Anacharsis (143), ma patrie me » fait deshonneur, & vous en fai-» tes à votre patrie. J'appartiens aux » Scythes par ma naissance, & yous » en avez les inclinations & la fé-» rocité. » Il arriva un jour dans un festin qu'un jeune homme lui fit quelque outrage. Anacharsis, sans s'émouvoir, lui dit (144):

<sup>(142)</sup> Clem. Alex. Strom, lib. I. cap. 16. pag. 364.

<sup>(143)</sup> Diog. Laert, Sect. 104. p. 67. Stob. Serm. 201. p. 728.

<sup>(144)</sup> Diog. Laert. Sect. 105. p. 67.

Petit garçon, si étant jeune vous ne portez pas le vin, il faudra, quand vous serez vieux, que vous portiez de l'eau (145) «.

Au reste, l'admiration que les recs avoient pour Anacharsis, étoit grande qu'ils ont cru devoir transettre à la postérité jusqu'à la posre où il se trouvoit naturellement 1 prenant son repos. S'il faut les en oire, notre Philosophe étoit sage : donnoit des leçons de vertu ême en dormant. Phérécide raontoit fort gravement (146), qu'Aicharsis, quand il étoit couché. roit coutume de poser sa main nuche sur le ventre, & la droite ir la bouche, pour marquer que ce eux parties de l'homme doivent ine & l'autre être tenues en bri-

<sup>(145)</sup> C'est-à-dire, vous serez un Portefaix, Mendiant.

<sup>(146)</sup> Clem. Alex. Strom. lib. V. p. 672-

de; mais que la langue est, cependant, celle des deux qui a besoin d'un frein plus puissant. On ne sçait si les Peintres peignoient Anarchasis dans cette posture, mais, au moins, il est certain que l'excellente leçon qu'elle exprimoit, étoit écrite sur tous ses Tableaux. C'étoit, pour ainsi dire, la Devise à laquelle on reconnoissoit (147) les Images du Philosophe.

Doctine L'Anacharfis.

S. X. Il est fâcheuxque les Grecs, qui rapportent ces bagatelles, difent si peu de choses de la Doctrine d'Anacharsis. G'est principalement par cet endroit, qu'on souhaite de connoître un Philosophe Peut-être, cependant, n'est-ce point la faute des Ecrivains Grecs. Il paroît assez parce qu'on a eu occasion de rapporter, qu'Anacharsis étoit dans les mêmes principes que Socrate. Faisant con-

<sup>(147)</sup> Diog. Laest. Seft. 104. p. 67,

der la bonne Philosophie, non ins des spéculations abstraites, qui rendent l'homme ni plus parsait, plus heureux, mais dans une vie ge & bien réglée, il n'a guères issé que des maximes de Morale, stinées à former la conduite de nomme. Et c'étoit là aussi le grand it qu'il se proposoit, dans le petit ombre d'Ouvrages (148) qu'il roit composés.

Si Plutarque a bien rapporté les ntimens de notre Philosophe, il s'éloignoit pas de la Doctrine de Nation sur le Dogme de l'existende Dieu (149), ni sur celui de la rovidence. Il disoit (150) » qu'il y avoit une ame dans les principales parties du Monde; que, comme le corps est l'organe de l'ame,

<sup>(148)</sup> Vojez ci-dessous, note 153. & 154.

<sup>(149</sup> Ci-deffus, S. 7. not. 110.

<sup>(150</sup> Plutarque, Banquet des Sept Sages, 1p. 23. p. 522. de l'Edition d'Amiot.

» l'ame aussi est l'organe de » qui la manie, la dresse » tourne comme il lui plaît toit . comme on l'a montré (151), la Doctrine des Scy reconoissoient des Divinités ternes, unies aux différentes de la matière, & chargées c rection de l'Elément où ell doient, & un Dieu suprê étant le Pere & le Maître des les dirigeoit aussi selon son bor On croit entrevoir dans Pl (152), qu'Anacharsis ajout aux enchantemens dont les ! se servoient pour guérir les des.

C'est tout ce que nous save opinions du Philosophe Scytl Traités qu'il avoit publiés, pourroient, peut-être, nous

<sup>(151)</sup> Ci-d. Liv. III. ch. 6.

<sup>(152)</sup> Plutarch. Conv. Sept, Sapient.

DES CELTES, Livre IV. 335

prendre davantage, sont tous perdus. Diogene Laërce lui attribue un Poëme de 800 Vers (153). C'étoit une comparaifon des Loix & des Coutumes des Scythes avec celles des Grecs, & on y donnoit la préférence aux Grecs, tant par rapport à leur manière de vivre, qu'à l'égard de l'art militaire. Suidas fait aussi mention de ce Poëme d'Anacharsis. & d'un autre (154) qui étoit un éloge de la frugalité. L'Historien Ephore avoit remarqué quelque part, que le monde étoit redevable à Anacharsis de plusieurs choses utiles à la vie; par exemple, de l'invention des soufflets dont on se fert pour allumer le feu de la roue du Potier, & de la double ancre. Strabon (155) ne convient pas

<sup>(153)</sup> Diog. Laett. Sect. 101. p. 64.

<sup>(154)</sup> Suid. T. I. p. 186.

<sup>(155)</sup> Strabo VII. 203. Diog. Laert. S: St. 105. p. 67. Plin. Hist. Nat. lib. VII. cap. 56.

## 336 Histoirē

du fait, au moins par rapport à la roue du Potier, qui étoit déja connue du tems d'Homere (156). Il a rai fon. Le Scholiaste d'Appollonius se moque aussi d'Ephore (157), qu attribuoit au Philosophe Scythe l'in vention de la double ancre, quoiqu l'ancre fût déja connue du tems de Argonautes. Mais la remarque ne pa roît pas aussi juste que celle de Stra bon, parce que Ephore parloit c la double ancre (αμφισολος), c'est-i dire, de l'ancre à plusieurs crochets que Pline désigne sous le nom (158 d'harpagons, & dont on attribuo constamment l'invention à Ana charfis.

S. XI. Achevons présentement d

Voyez aussi Suidas in voce ἄρκυρα΄ T. I. p. 50 Senec. Epit. lib. I. p. 90. & la note préci dente.

<sup>(156)</sup> Iliad XVIII. v. 600.

<sup>(157)</sup> Appollon, Aigon. I. v. 1277. Scho ad h. 1.

<sup>(158,</sup> Plin. VII. 50.

DES CELTES, Livre IV. 337 onner la vie de notre Philosophe. e fut, selon les apparences, la mort e Solon (159), qui lui fit prendre la folution de quitter la Grèce, & s'en retourner dans son Pays, eniron trente-deux ou trente-trois as après en être forti. Il alla d'abord n Lydie, pour voir le Roi Crésus, ui l'avoit invité fort amicalement e venir à sa Cour. La Lettre par lauelle Anacharsis répond à l'invitaon, mérite d'être rapportée, parce u'elle renferme une belle preuve du ésintéressement de ce Philosophe, Le du but qu'il s'étoit proposé dans es voyages (160). «Je suis venu en Grèce pour connoître les mœurs · & les études des Grecs. Je n'ai pas besoin de l'or que vous m'offrez : ma satisfaction sera parfaite, sije puis retourner en Scythie meilleur que je n'en suis sorti. Cela

<sup>(159)</sup> Ci-d. §. 7. not, 105. 105. (160) Diogen. Laert. Sect. 105. p. 68e **Tome VIII. F** £

» n'empêchera pas que je ne vous » aille trouver à Sardes, parce que » je mets à fort haut prix l'avantage » d'être reçu au nombre de vos amis.»

Après avoir vu le Roi de Lydie, Anacharsis s'embarqua pour s'en retourner dans son Pays, & alla prendre terre vers les embouchures du Borythène. Les Historiens ne sont pas d'accord sur ce qui lui arriva, après qu'il fut de retour en Scythie. Voici ce qu'en disoit Hérodote (161). « Les Scythes ont une grande » aversion pour les coutumes étran-» gères, & particuliérement pour » celles des Grecs. L'exemple d'Ana-» charsis & celui de Scyles, en four-» nissent de bonnes preuves. Le pre-» mier avoit vu beaucoup de Pays, » & acquis une grande fagesse dans » ses voyages. Comme il passoit » l'Hellespont, pour s'en retourner » en Scythie, il toucha à la Ville de » Cysique, où l'on célébroit préci-

<sup>(161)</sup> Herodot. lib. IV. cap. 76.

## DES CELTES, Livre IV. 339 » sément une magnifique fête à l'hon-» neur de la Mère des Dieux. A cette » occasion, il fit vœu que, s'il arri-» voit fain & fauf dans son Pays, il » offriroit à la Déesse, un sacrifice » parfaitement semblable, & qu'il lui » confacreroit une nuit solemnelle. » Etant donc de retour en Scythie. wil fe retira secrettement dans une » forêt remplie d'arbres de toute es-» pèce. On l'appelle Hylaa, & elle » est voisine du lieu que les Grecs » appellent en leur Langue, la course » ou la carrière d'Achille. Dans cette » retraite. Anacharsis célébra la sête » de la manière qu'il s'y étoit enga-» gé, battant du tambour, & pen-» dant à des arbres les fimulacres de » la Déesse. Un Scythe l'ayant ap-» perçu, comme il étoit occupé à » ces dévotions, alla le rapporter au »Roi Saulius, qui s'étant transpor-» té sur les lieux, & ayant trouvé » Anacharfis dans le même etat, le tua

Ff2

» d'un coup de flèche. Aujourd'hui, » guand on parle aux Scythes d'Ana-» charsis, ils répondent qu'ils ne le »connoissent point, & ils en usent » ainsi parce que ce Philosophe s'é-» toit transporté en Grèce, & y avoit » adopté des coutumes étrangères. » J'ai oui dire à Tymnes, tuteur de » Spargapithe, qu'Anacharsis étoit » oncle d'Indathyrse, Roi des Scy-» thes, & fils de Gnurus, petit-fils » de Lycus, & arrière petit-fils de » Spargapythe. S'il est vrai qu'Ana-» charsis sût de cette maison, il aura » été tué par son propre Neveu (\*), » Indathyrse ayant été fils de Saulius » qui tua Anacharfis. »

Diogene Laërce raconte la chose d'une manière un peu différente; mais il convient, cependant, qu'Anaéharsis sut tué par le Roi Saulius

<sup>(\*)</sup> A Patruele, par son Cousin germain. Malgré cela, il y a faute dans Hérodote. Si houscharsis étoit Oncle, Patruus, d'Indathyrse, il devoit être spece de Saulius. Note de l'Edie.

DES CELTES, Livre IV. 341 (162). «On dit qu'étant de retour » en Scythie, il voulut changer les » Loix du Pays, & y introduire les » coutumes des Grecs; ce qui fut » cause que son frere (163) étant à » la chasse avec lui, le tua d'un coup » de flèche. Il mourut en disant que » la sagesse dont il faisoit profession, » l'avoit sauvé en Gréce, & que » l'envie qu'elle lui avoit attiré, le » faisoit périr dans sa propre Patrie. » D'autres assurent qu'il fut tué pen-» dant qu'il offroit un sacrifice à la » manière des Grecs. » Ce qu'Hérodote & Diogene-Laërce rapportent de la fin tragique d'Anacharsis, est encore confirmé par Clément d'Alexandrie ( 164 ) qui semble même

<sup>(162)</sup> Diog. Laert. Sect. 102. p 65.

<sup>(163)</sup> Diogene Laërce se trompe; il paroît que Saulius étoit neveu d'Anacharsis. Voyez cidessus, S. 6. not. 84. [M. Pelloutier n'a point fair attention qu'il y a erreur dans Hérodote. Voyez ci-d. not. (\*).

<sup>(164)</sup> Clem. Alex. Coh. ad Gent. p. 120. Cyril. Adv. Jul. lib. IV. p. 131. Casaubon a remar-

approuver cette exécution.

Il y avoit, cependant, des Auteurs qui prétendoient qu'Anacharfis retourna à la Cour du Roi de Scythie, qu'il y fut bien reçu, & qu'il mourut tranquillement au milieu de ses Compatriotes, après avoir vécu (165) près de cent ans. Trois choses pourroient savoriser cette opinion.

Premiérement, un Auteur, cité par Suidas, affuroit (1/6) qu'Anacharsis avoit donné des Loix aux Scythes. Ce seroit, sans doute, une forte preuve qu'il su bien reçu par ses Compatriotes. Mais ces Loix des Scythes, dressées ou compilées par Anacharsis, paroissent être une chimère. Les Scy-

qué que, par l'ignorance d'un Copiste, ces paroles qui aliquand, Anacharsis erat, que quelqu'un avoit mis à la marze du passage de Clement d'Alexandrie, avoient été sourrées dans le texte. Casaub. ad Diog. Laert. Sect. 102. pag. 65.

<sup>(165)</sup> Ci-dessus, §. 10. not. 154. (165) Ci-d. §. 6, not. 83.

thes n'eurent des Loix écrites que plusieurs siécles après le tems de notre Philosophe, dont l'ouvrage étoit, selon les apparences, une comparaison des Loix des Grecs avec celles de sa Nation.

nacharsis, de retour dans sa Patrie, vit le Roi, & lui rendit compte de la commission dont il avoit été chargé. Il lui parla, par exemple (167), du vin, qui étoit encore inconnu parmi les Scythes, & lui montrant un farment de vigne qu'il avoit apporté, il lui dit que cette plante auroit déja poussé des jets jusques dans la Scythie, si les Grecs n'avoient soin de la tailler tous les ans. Hérodote avoue d'ailleurs lui-même (168), que l'on publioit dans le Péloponnèse, qu'Anacharsis, en faisant au Roi la

<sup>(167)</sup> Athen. lib. X. p. 320. Eustath ad. Odysf. V. p. 1524.

<sup>(168)</sup> Herodot. IV. 73.

relation de ce qu'il avoit observe dans ses voyages, lui dit, entr'autres choses, que les Grecs s'appliquoient à toutes les Sciences, à la réserve des Lacédémoniens, qui, comme d'habiles Négociateurs, ne s'occupoient qu'à donner & à recevoir à propos.

3°. Enfin, on a eu occasion de montrer ailleurs (169), que les Scythes servoient la Mere des Dieux, & lui consacroient des sêtes à peuprès semblables à celles que les Phrygiens & les Mysiens célébroient en l'honneur de la même Déesse. On a, par conséquent, de la peine à comprendre, en quoi pourroit consister le crime d'Anacharsis. Il est vrai que les Scythes ne vouloient pas qu'on représentât la Divinité sous la forme de l'homme. Mais il est fort incertain si le simulacre que notre Phi-

<sup>(169)</sup> G.-d. Liv. III. ch. 8.

bes Celtes, Livre IV. 345 los ophe apporta de Cysique, avoit cette forme, puisque celui que les Phrygiens (170) en voyerent à Rome, quelques siécles après, n'étoit qu'une pierre, ou pour mieux dire, un caillou.

Sans rien décider sur la mort d'Anacharsis, il faut avouer, cependant, que la narration d'Hérodote paroît la plus vraisemblable, d'autant plus qu'il rapporte ce qu'il tenoit de la bouche d'un grand Seigneur Scythe, qui avoit été tuteur du Roi (171). Spargapithe. On peut bien croire qu'Anacharsis retourna d'abord à la Cour du Roi de Scythie. Hérodote ne dit pas le contraire. Mais, comme il se retira secrettement dans une sorêt, & qu'il sut découvert, célébrant une sête Grecque, & à la manière des Grecs, il n'en sallut pas da-

<sup>(170)</sup> Ci-dess. Liv. III. ch 8. 9 5.

<sup>(171)</sup> Ci-d. not. 161

vantage pour le faire regarder comme un impie, par des gens qui détentoient souverainement toutes les superstitions étrangères. Le faux zèle a fait périr des hommes pour des sujets bien plus légers.

Au reste, si Anacharsis mourut d'une mort naturelle, il faut avouer, au moins, qu'il ne fit point de Disciples au milieu de sa Nation: au lieu qu'Orphée & Zamolxis furent écoutés, & suivis par leurs Compatriotes, & même par les Peuples voisins. La raison de cette différence est sensible. & elle fait honneur à Anacharsis. Il n'étoit ni fanatique, ni imposteur. C'étoit un homme de bien qui auroit voulu réformer le genre humain, & le ramener à la vertu, en le rappellant à la raison. Il n'y réussit pas mieux que Socrate, dont la fin fut à peu-près aussi tragique que la sienne. Anacharsis avoit l'esprit juste & pénétrant, le cœur

bon & bien placé. Il étoit vis & enjoué dans la conversation, sa conduite étoit des plus réglées. Il étoit suste, désintéresse, sobre, chaste & modeste. C'est, assurément, un grand éloge pour lui, qu'étant d'une Maison Royale, il ait été capable de s'exposer aux satigues & aux incommodites d'un long voyage, dans la seule vue de cultiver sa raison, & d'étudier la Philosophie d'une manière qui pût le rendre plus honnête homme.

On ne sait où Elien avoit trouvé (172) qu'Anacharsis s'étoit souvent énivré à la table de Périandre, Roi de Corinthe, & qu'il avoit apporté ce désaut dans son Pays, les Scythes étant accoutumés à boire le vin pur. Cette accusation paroît destituée de toute vraisemblance. Il est vrai (173),

<sup>(172)</sup> Ælian. V. H. lib. II. cap 41. p. 122. (173) Ci-dessus, §. 8. not. 126.

comme on a eu occasion de le rapporter, qu'Anacharsis se laissa surprendre dans un sestin que Périandre
donnoit à plusieurs Sages qu'il avoit
rassemblés à Corinthe. Mais, au reste,
notre Philosophe étoit ennemi de
tout excès, & sa manière de vivre
étoit des plus simples & des plus srugales (174). « Je suis habillé, disoit-il
» à un de ses amis, d'une étosse com» mune, je marche pieds nuds, & je
» couche à terre. Je ne connois point
» d'autre assaisonnement à mes repas
» que la faim. Mes alimens sont du
» lait, du fromage & de la chair. »

Les Grecs souscrivent à ce témoi-

Les Grecs fouscrivent à ce témoignage qu'Anacharsis se rend à luimême. Ils avouent (175) qu'il leur reprochoit souvent la diversité & la délicatesse de leurs mets, la prosu-

<sup>(174)</sup> Cicero Tuscul Quæst. lib. V. cap. 90. pag. 3600. Voyez austi ci-dessus, §. 9. not. 143.

<sup>(175)</sup> Ci-d. §. 8. not. 124. 125. 126.

DES CELTES, Livre IV. 349 on qui régnoit dans leus festins, & r-tout les excès qu'on y commetit pour le vin. Y a t-il quelqu'appance qu'il eût ofé donner aux Grecs : semblables avis, & publier (176) n Poëme fur la frugalité, s'il avoit onné lui-même dans tous les excès 2 l'intempérance? Ne se seroit-il. 'ailleurs, trouvé personne qui lui ût reproché qu'il démentoit par sa onduite, les excellentes leçons qu'il ionnoit dans ses discours & dans ses crits? On croit qu'Elien fait égalenent tort ici à Anacharfis & aux icythes. A Anacharsis, parce qu'il uge des inclinations de ce Philososhe par celles de ses Compatriotes, ce qui n'est pas toujours sûr. AuxScythes, parce qu'il ne distingue point les tems, & qu'il accuse ces Peuples de boire le vin pur dans un tems où ce breuvage leur étoit encore inconnu.

<sup>(176)</sup> Ci-d. 5. 10. not. 154.

On affure, au reste, qu'A mourut fans avoir été mari on lui demandoit (177), il ne prenoit point de femi pondoit qu'il craindroit de i ses enfans (178). Si ceux qu tent cette particularité ont informés, il en réfultera qu aura mis mal-à-propos fur l de notre Philosophe, une h qui ne fauroit le regarde «Un homme qui étoit à ta » lui, ayant regardé sa fen " dit: vous l'avez prise bi » Anacharsis répondit : je »auffi-bien que vous: ma » nous verse du vin pur, » nous la trouvions belle (

<sup>(177)</sup> Strobœus Serm 201. p. 6 (178) Cette réponse n'est point macharsis. Si on l'admettoit comme il f.u.droit rejetter, comme suppos que les Grecs ont debité de la sage losophe Scythe. Note de l'Editeur.

<sup>(179)</sup> Athen. lib. X. cap. 13. (180) Le Philosophe vouloit dire

# DES CELTES, Livre IV. 351

S. XII. Zamolxis, fouverain Sa- Histoire of crificateur des Gétes, dont on va Philosophe parler présentement, passe pour avoir été Disciple de Pythagore. Si cela est, il doit être postérieur à Anacharsis, d'un demi siécle, tout au moins. Voici ce qu'Hérodote en disoit (181): « Les Gétes que l'on appelle Immortels, portent ce nom, » parce qu'ils se croient effectivement immortels. Ils font dans l'o-» pinion qu'un homme qui meurt va » trouver Zamolxis (182), que quel-» ques-uns estiment être le même » que Gébeleisis. Ils ont coutume de » dépêcher tous les cinq ans à Za-» molxis un messager, qu'ils choi-

repartie, que ce n'est pas un simple extérieur qui affecte les personnes indifférentes, mais l'yvresse de l'amitié, ou de l'amour qui nous attache aux personnes qui nous sont les plus cheres. Ce sentiment est dans la Nature. Note de l'Editour.

<sup>(181)</sup> Herodot. IV. 94.

<sup>(182)</sup> Quelques exemplaires portent Zaus-

» sissent entr'eux par le sort, & que » chacun charge de ses commissions » pour l'autre monde (183). J'ai oui » dire aux Grecs établis le long de "l'Hellespont, & du Pont-Euxin, » que ce Zamolxis avoit été esclave » de Pythagore, fils de Mnésarque, » à Samos. Etant ensuite sorti de la » servitude, & ayant amassé de » grands biens, il s'en retourna dans » fon Pays, & trouva les Thraces, » ses Compatriotes, plongés dans le » vice & dans l'ignorance. Comme » le féjour qu'il avoit fait au milieu » des Grecs Ioniens, & auprès de "Pythagore, qui étoit un excellent » Philosophe, lui avoit fait connoî-» tre une manière de vivre, & des » mœurs plus policées, il fit bâtir une » maison où il régaloit souvent les » plus grands Seigneurs de la Nation, » & pendant qu'ils étoient à table

<sup>(183)</sup> Herodot. IV. 95. 96.

DES CELTES, Livre IV. 353 avec lui, ils leur enseignoit que ni lui, ni eux, ni ceux qui naîtroient d'eux à perpétuité, ne mouroient point (184), mais qu'ils passeroient dans un lieu, où ils jouiroient toujours d'une affluence de toutes sortes de biens. Pendant qu'il donnoit ces instructions, il se préparoit, en même tems, une demeure souterraine. Lorsqu'elle fut prête, il disparut tout-à-coup, & descendit dans cette grotte, où il passa trois ans entiers. Les Thraces le regretterent & le pleurerent, parce qu'ils le croyoient mort. Lorsque les trois ans furent écoulés, il parut de nouveau, & les Thraces en ajouterent plus de foi à ce qu'il leur avoit été dit d'une autre vie. Voilà

<sup>(184)</sup> Zamelxis enseignoit, comme on it, l'immortalité de l'ame & l'espérance ane vie suture après la mort. Les Grecs imciles s'imaginetent qu'il enseignoit que les ythes ne mouroient jamais. Note de l'Edi-

"ce qu'on attribue à Zamolxis. Jene
"prétens ni affirmer, ni nier ce qu'on
"dit de sui & de sa retraite souter"raine. Je le crois, cependant, beau"coup plus ancien que Pythagore.
"Au reste, que Zamolxis ait été un
"homme, ou qu'il soit un Dieu In"digéte de la Nation Gétique (185),
"je prie de prendre en bonne part,
"ce que je viens de dire sur son su"jet."

S. XIII. Ce qu'Hérodote donne ici pour une chose constante, c'est l'opinion des Gétes, qui croient que les morts vont trouver Zamolxis. Mais il ne veut ni garantir, ni contester ce que les Grecs établis le long de l'Hellespont, lui ont rapporté, savoir, qu'il y eut un homme du nom

<sup>(185)</sup> Le mot de xaupira exprime ici, ser son l'usage des Payens, une espèce d'excuse, que l'Historien fait à Zamolxis, au cas qu'il ne lui rende pas la justice qui lus est due, & qu'il en aye parlé d'une manière qui ne soit pas digne de si grandeur.

# DES CELTES, Livre IV. 355

E Zamolxis, qui eût été esclave, & suite disciple de Pithagore, & qui fut servi d'une fraude pieuse, pour ablir au milieu de sa Nation la Docine d'une autre vie. On doit tenir empte de sa bonne soi à l'Historien, ni ayant de sortes raisons de douter la vérité & de la certitude de cette lation, avertit qu'il la donne pour qu'elle vaut.

Cependant, les Auteurs qui sont enus depuis, & qui semblent n'avoir , pour la plûpart, d'autre guide 1'Hérodote, non contens de don- er pour certain, ce qui paroissoit rt suspect à cet Historien, ont ajouté acore à son récit une infinité de reconstances dont il ne fait aucune ention. On a dit, par exemple, se Zamolxis, esclave de Pythare, avoit été mis, après sa mort, rang des (186) Héros, des demi-

<sup>(186)</sup> Voyez le passage de Clement d'Ale-Gg 2

Dieux (187), & même des (188)
Dieux. On a dit encore qu'il fut enfin reconnu par les Gétes (189) pour
le plus grand de tous les Dieux.
D'autres ont affuré (190) qu'il jouit,
même avant sa mort, des honneurs
& des titres de la Divinité. Strabon
lui-même (191), qui semble avoir
vu ici plus clair que les autres, ne
laisse pas de dire aussi (192) que les
Gétes ont mis depuis bien long-tems
au nombre des Dieux, un Disciple
de Pythagore, nommé Zamolxis.

Pour éclaircir ce qu'il y a de con-

mandrie, cité Ci-dessus Liv. III. ch. 18. 5. 6. not. 63.

<sup>(187)</sup> Entre les demi-Dieux qui sont dans l'isle des bienheureux, Lucien place les deux Cyrus, Anachar s & Zamolxis. Lucian V. Hist. lib. II. p. 396.

<sup>(188)</sup> Lucian. Deor. Concil. p. 1098. Lucian Jov. Trag. p. 699.

<sup>(189,</sup> Jamblich. Vit. Pythag. Sect. 173.

<sup>(190)</sup> Phavorinus ap. Stobœum Sem-CLXXIV. p. 600.

<sup>(191)</sup> Ci-d. ch. IV. S. 12. not. 127. (192) Strabo, lib. XVI. p. 762.

fus & d'incompatible dans ces différentes relations, il faut rappeller ici une réflexion que l'on a faite (193) ailleurs.

10. Les Gétes donnoient le nom de Zamolxis au Dieu suprême. C'est ce que l'Historien Mnaseas assuroit formellement. Il disoit (194) « que » les Gétes servoient le Dieu Sa-» turne, fous le nom de Zamolxis. » On trouve la même remarque dans Héfychius. Après avoir rapporté ce qu'Hérodote disoit avoir appris des Grecs établis le long du Pont-Euxin, favoir, que Zamolxis avoit été efclave de Pythagore, il ajoute (195): "D'autres prétendent, cependant, » que ce nom désigne le Dieu Sa-" turne. " On voit bien que Saturne est ici le Teut, ou l'Odin des Peuples

<sup>(193)</sup> Ci-dessus, Liv. III. ch. 14. §. 13.

<sup>(194)</sup> Suidas in Zamolxi.

<sup>(195)</sup> Helych. in Zamolxi.

Scythes & Celtes (196), qu'ils appelloient le plus ancien des Dieux; & auquel ils offroient des victimes humaines.

Porphyre avoit trouvé quelque part, que le Zamolxis des Gétes préfidoit à la guerre, & par cette raifon, il l'a pris pour (197) l'Hercule des Grecs. On a montré ailleurs que, felon la Théologie des Celtes, c'étoit le Dieu suprême qui présidoit à la guerre (198); de sorte qu'il ne faut pas être surpris qu'entre les divers noms sous lesquels les Etrangers l'ont désigné, on lui ait aussi donné ceux de Mars & d'Hercule. C'est à ce Zamolxis que les Gétes immoloient des hommes. Quand ils

<sup>(196)</sup> Vojez ce qui a été dit ci-dess. Liv. III. chap. 6. § 14. not. 125. chap. 7. §. 2. not. 42.

<sup>(197)</sup> Porphyr. Vit. Pythag. Sect. 14.
(198) Ci-deff. Liv. III. ch. 7. \$. 2. not. 32.

chap. 14. §. 5. & §. 8.

DES CELTES, Livre IV. 259 isoient (199) passer quelqu'un par armes, ils appelloient cela dépêer un messager à Zamolxis, parce l'ils étoient dans l'opinion que us ceux qui mouroient d'une mort olente (200), alloient trouver lin dans le Valhalla. On a rappor-, il n'y a pas long-tems, un passage Lucien, dans lequel Anacharsis t introduit, priant un Scythe, qu'il ouve à Athènes, de le recevoir ns sa maison, & l'en conjurant 01) par Zamolxis & par son épée. Il tévident que, dans cet endroit, imolxis défigne le Dieu que les ythes fervoient préférablement à us les autres, par le nom duquel i juroient, & dont le simulacre oit une épée.

<sup>(199)</sup> Ci dessus, Liv. III. ch. 6. S. 16. t. 194.

<sup>(200</sup> Ci-d. Liv. III. ch. 7. §, 2. not. 31. ap. 18. §. 7. not. 69.

<sup>(201)</sup> Ci-dest. S. 6, not. 95,

2º. Les Gétes donnoient encore le nom de Zamolxis au souverain Pontife, qui présidoit au culte de ce Dieu. C'est ce qui est clairement exprimé dans un passage de Strabon, qu'on a eu occasion de donner en entier, & auquel on renvoye le Lecteur. Il porte (202) « que Zamolxis, » qui avoit été esclave de Pythagore, » s'étant rendu célèbre au milieu des » Gétes par ses divinations, persuada » au Roi de l'affocier au Gouverne-» ment comme un fidèle interprête » de la volonté des Dieux. Qu'en » conféquence, il fut d'abord décla-»ré Sacrificateur du Dieu que les » Gétes fervent préférablement aux » autres, qu'ensuite il recut aussi le » nom de Dieu, & que depuis ce » tems-là, il s'étoit toujours trouvé, » au milieu des Gétes, quelqu'hom-» me du caractère de Zamolxis, qui

<sup>(202)</sup> Ci-d. ch. 14. § 12. not. 127.

<sup>»</sup> assistoit

pes Celtes, Livre IV. 361 paffistoit le Roi de ses conseils, & auquel le Peuple donnoit le nom de Dieu. » Il s'agit manisestement dans cet endroit, d'un souverain Pontife qui, portant le nom du Dieu dont il étoit le Ministre, transmet-

oit ce titre à son Successeur, avec la charge à laquelle il étoit attaché.

Il faut dire la même chose du pasage de Platon où un Médecin Thrae est introduit, disant au Philoophe Grec (203): « Zamolxis, notre
Roi, qui est Dieu, dit qu'il ne
faut pas se promettre de guérir les
maladies de l'œil, si on ne traite,
en même tems, toute la tête. » Le
'ontise qui avoit prononcé cette
entence, est appellé Roi, parce que
e Roi l'associoit au Gouvernement,
z que son nom se trouvoit à la tête
tous les Edits avec celui du Souerain. Il portoit aussi le nom de

<sup>(203)</sup> Ci-d. ch. IV. §. 19. not. 62.

Tome VIII. Hh

Dieu, parce que ce titre étoit attaché à fa dignité, & que les Gétes recevoient ses réponses comme les Oracles du Dieu même dont il étoit le Ministre.

S. XIV. Tirons présentement notre conclusion. Puisque les Gétes donnoient le nom de Zamolxis, nonseulement au Dieu suprême, mais encore au Chef de leurs Druïdes, rien n'empêche que nous ne dissons que le Législateur des Gétes étois un Philosophe célèbre, qui reçut le nom de Zamolxis, lorsqu'il fut revêtu de la dignité de souverain Pontise de sa Nation. C'est de ce Philosophe qu'il faut entendre le passage de Diodore de Sicile, qui dit 204) que Zamolxis se vantoit d'avoir reçu de la Déesse

<sup>(204)</sup> Diodor. Sicul. lib. I. p. 59. Jornands met Zeuta, Diceneus & Zamolxis au nombre des Philosophes qui fleurirent parmi les Goths, après qu'ils eurent passé dans la Thrace. Jornandès Get. cap. IV. p. 613.

DES CELTES, Livre IV. 364 'esta, les Loix qu'il donna aux Gées. Peut-être que ce Législateur omprenant que la doctrine des peies & des récompenses d'une autre ie, étoit le plus ferme appui des oix, n'épargna rien pour lui doner cours. Peut-être que pour mieux réussir, il usa d'une supercherie, ui fit croire à ses Compatriotes u'il étoit mort, & ressuscité au out de trois ans. Enfin, on ne vouroit pas nier absolument que Pyhagore n'eût eu un Disciple, qui yant fait fortune dans son Pays, y ut établi Sacrificateur du Dieu surême, & recut, en conséquence, e nom de Zamolxis, au lieu qu'il ortoit auparavant celui de Thaès (205).

Mais les Grecs ont fait ici deux autes confidérables. Premiérement, ls ont confondu le Dieu Zamolxis

<sup>(205)</sup> Porphyr. Vit. Pythag. Sect. 14.

avec les Sacrificateurs qui portoient Con nom. Ils ont attribué à ces Sacrificateurs, ce qu'il falloit appliquer au Dieu dont ils étoient les Ministres. Ils ont dit, par exemple (206), que lesGétes offroient des sacrifices, c'està-dire, des victimes humaines à Zamolxis, qui avoit été esclave de Pythagore, & le tenoient pour le Dieu Saturne. Ils ont dit (207) que cet Efclave, ayant persuadé aux Gétes que l'ame est immortelle, & leut ayant donné des Loix, a été reconnu pour le plus grand de tous les Dieux. Tout cela est dit en l'air. On a montré ailleurs (208) que les Gétes ne connoissoient point cette apothéose, en vertu de laquelle un

<sup>(206)</sup> Diogen. Laert. in Pithag. lib. VII. Sect. 2. p. 488. On avertit ci-dessus, Liv. III. chap. 6. §. 14. not. 125. que Diogene Laërce attribue à Herodote une remarque qui étois de Mnascas. Voyez ci-dessus, §. 13. not. 194. (207) Jamblich, vita Pythag. Sect. 173.

<sup>(208)</sup> Ci-d. Liv. III, ch. 14. 9. 13,

DES CELTES, Livre IV. 164 nd homme est mis, après sa mort. nombre des Dieux. Ils donnoient eurs Pontifes le nom de Dieu, penit qu'ils étoient en vie, & qu'ils nplissoient actuellement les foncns de leur charge. Le Successeur Pontife héritoit aussi de son titre. L'autre faute des Auteurs Grecs st de n'avoir pas fait assez attennà ce qu'Hérodote avoit remaré, favoir, que le Philosophe Zalxis, qui avoit enseigné aux Géle dogme de l'immortalité de ne, devoit être plus ancien que thagore. Effectivement, si Zamoleût été Disciple de Pythagore, uroit dû être à peu-près contemrain d'Hérodote, qui étoit né au nmencement de la LXXIV Olymde, treize à quatorze ans avant nort de Pythagore (209) qu'Her-

<sup>209)</sup> Diog. Laert. vita Pythag. lib. VIII. 10. Brucker Hift. Crit. Philof. lib. II. 10. p. 1021.

mippus plaçoit vers le milieu de LXXVII Olympiade. Au lieu cela, le Dogme de l'immortalité l'ame étoit beaucoup plus anci parmi les Thraces. C'étoit (210 comme on l'a montré, l'un des poi de la Doctrine d'Orphée, qui viv neuf à dix siècles avant Hérodo &, puisque (211) les Loix des (tes existoient déja du tems d'A charsis, il n'étoit pas possible qui Législateur de ce Peuple eût été I ciple de Pythagore.

Lucien n'y avoit sûrement bien pensé. Il prétend (212) ( Zamolxis, esclave de Pythagore, mis au nombre des Dieux par Gétes, & il introduit Anachar conjurant un de ses Compatrios au nom du Dieu (213) Zamol

<sup>(210)</sup> Ci-dest S. 4.

<sup>(211)</sup> Ci-d. S. 10. not. 153. & 154.

<sup>(212)</sup> Ci-d. §. 13. not. 188.

<sup>(213)</sup> Ci-d. S. 6. not. 95.

DES CELTES, Livre IV. 367

de lui donner retraite. Pythagore ne nâquit que quelques années après qu'Anacharsis fut arrivé à (214) Athènes. Strabon ne devoit pas dire non plus (215) que les Gétes observoient, de son tems, la Loi que Zamolxis, Disciple de Pythagore, leur avoit donnée, de s'abstenir de la chair des animaux. Cette superstition s'étoit introduite parmi les Gétes, dès le tems d'Orphée. Il faut donc s'en tenir à ce que dit Hérodote, que le Zamolxis des Gétes doit être beaucoup plus ancien que Pythagore.

A l'égard de l'étymologie du nom de (216) Zamolxis, que quelques-

<sup>(214)</sup> Anacharsis arriva à Athènes la premiere année de la XLVIIe. Oiympiade, c-dess. §. 6. not. 93. On met la naissance de Pytha. gore, pour le plutôt, à la troitième année de la XLVIIIe. Olympiade, & pour le plus tard, à la premiere année de la LIIIe. Olympiade. Brucker, Hist. Crit. Philos. lib. II. cap. 10. pag. 998.

<sup>(215)</sup> Ci-d. ch, VI. S. 26. not. 233, (216) Quelques Manuscrits d'Herodote por-

uns ont écrit Zalmoxis, ou Salmoxis, il n'est pas possible d'en rien dire de certain, parce que ce mot étoit tiré d'une Langue qui nous est à peu-près inconnue. Strabon remarque que l'île de Samos (où les Thraces avoient un Sanctuaire fort célèbre), avoit reçu son nom des hautes montagnes dont elle est couverte, & que les gens du Pays appelloient dans leur Langue (217) Samnos. Il se pourroit donc que Zamolxis désignat ici le Dieu Tis, qui étoit adoré sur une de ces hautes montagnes. Si cette étymologie ne plaît pas au Lecteur, il pourra jetter. les yeux fur celles que Porphyre a indiquées (218). Les étymologies

tent Zamolxis. On dit aussi dans Hefychius, Salmoxis. Saturnus, & Saltatio, & Cautilena (217) Strabo lib. X. p. 457.

<sup>(218:</sup> Porphyre dit qu'on donna au Philosophe le nom de Zamolxis, parce qu'on le couvrit d'une peau d'ours aussi-tôt qu'il sut né. Il ajoute que, selon d'autres, le nom de

BES CELTES, Livre IV. 164 ressemblent assez à ces nuages, où le Peuple découvre des chevaux, des chariots, des armées qui se battent, avec toutes les autres figures qu'une imagination blessée trouve à propos de leur donner.

\$. XV. Les Gétes ont eu un autre Histoire du Philosophe fort célèbre. On n'en dira Dicencus qu'un mot, parce qu'il en a été fait mention en plusieurs endroits de ce Livre. Strabon assure (219) que ce Diceneus parvint au milieu des Gétes, à la même dignité dont Zamolxis avoit été revêtu quelques siécles auparavant. Il suppose donc que les deux Philosophes fleurirent dans la même Nation. Ce qu'il en dit, n'est cependant pas sans difficulté. Les Gétes dont Zamolxis avoit été souverain Sacrificateur, demeuroient au-

Zamolxis designe un Erranger. Porphyr Vit. Pythag. Sect. 14. 15.

<sup>&#</sup>x27;2.9 Strabo lib. VII. p. 298, Voyez auffi. ci-deffus, §. 13, not. 192.

# 170 HISTOIKE

delà du Danube, du côté de la Grèce (220). Darius Hystaspe passa dans leur Pays, & les soumit avant que d'arriver au Danube. Au lieu de cela, Diceneus exerça son Pontificat dans le Royaume de Bérébistes qui avoit ses terres en deça du même steuve, du côté de la Sarmatie. On croit, cependant, que cette difficulté peut être levée par une réslexion que Strabon fait ailleurs. Il dit (221) que les Gétes étoient un Peuple Nomade, qui passoit & repassoit le Danube, selon que le bien de ses affaires le demandoit.

Quoi qu'il en soit, le Géographe qui vient d'être cité, paroît juger sort sainement de Diceneus (222). "C'étoit, dit-il, un Charlatan qui, "ayant parcouru l'Egypte, y avoit "appris certaines manières de devi-

<sup>(220)</sup> Herodot. IV. 93.

<sup>(221)</sup> Strabo lib. VII. p. 305.

<sup>(222)</sup> Ci d. ch. IV. S. 12. not. 128.

ner, dont il se prévalut, pour persuader au Peuple que les Dieux rendoient des Oracles par sabouche «. Jornandès, qui voyoit Diceneus dans un plus grand éloignement, & qui étoit d'ailleurs son Compatriote, en Juge bien plus favorablement. Selon sui (223, Diceneus étoit un excellent Philosophe, un bon Théologien, un sage Législateur, &, en un mot, un homme universel.

On croit qu'il est très-permis de douter de tout cela, ou, au moins, de prendre ces éloges au rabais. Mais on ne peut disconvenir qu'à l'imposture près, Diceneus n'ait été un grand homme, & qu'il n'ait rendu des services signalés à sa Nation. Il releva tellement (224) le courage

<sup>(223)</sup> Ci-d ch. IV. S. 7. not. 53.

<sup>(224)</sup> Strabon, près avoir rapporté les conquêtes du Roi Bérébistes, assure qu'il les devoit toutes aux conseils de Diceneus. Strab. VII. pag. 303. 304.

des Gétes que le tems de son Pontificat ne fut marqué que par des Victoires continuelles qu'ils remporterent sur les Peuples voisins. La Loi par laquelle (225) il défendit aux Gétes l'usage du vin, semble infinuer qu'il s'appliqua férieusement à corriger les vices de ses Compatriotes. Il ne faut donc pas être furpris que les Gots conservassent encore, du tems de Jornandés, un profond respect pour sa mémoire, & que, pour donner plus d'autorité aux Loix par lequelles ils se gouvernoient, ils en rapportassent l'inftitution à ce Pontife (226).

On pourroit donner encore de longs articles de plusieurs autres Philosophes Scythes, dont les Anciens font mention. De ce nombre sont Zeuta, Abaris, Tamyris, Linus,

<sup>(225)</sup> Ci-d. ch. IV. § 12. not. 128.

<sup>(226)</sup> Ci-d. ch. IV. S. 7. not. 53.

bes Celtes, Livre IV. 373 oxaris, Promethée, & quelques stres. Mais, d'un côté, nous ne avons rien de leur Doctrine; e l'autre, ce qu'on rapporte de sur personne, est enveloppé de ent de fables, l'on y trouve tant e contradictions, que le plus sûr st de n'en rien dire. On ajoutera sulement ici un mot sur la confor-

nité de la Philosophie Pythago-

S. XVI. On prétend que Pythagore Conformité voit connu des Philosophes Celtes, phie Pythacqu'ilavoit adopté plusieurs de leurs avec celle de lées. Un Auteur, cité par Clément 'Alexandrie, assuroit, par exemle (227), » que Pythagore avoit eu pour Maître des Gaulois ». Un tutre, dont Suidas nous a donné les Extraits, disoit (228) » que ce, Philosophe étudia d'abord sous

<sup>(227)</sup> Clem. Alexandr. Strom, lib. I. cap. 15. Rag. 35'8.

<sup>(228)</sup> Suidas in Pyth, Tom. III. p. 231,

» Divinité est un Esprit rép » dans toutes les dissérentes p » de la matière, qui donne l » aux animaux «. Il reconne un Dieu suprême (233) auq rapportoit l'origine de toutes ses, & qu'il appelloit (239) le des Batailles. Il ne vouloit pass qu'on représentât la Divinité se forme de l'homme, ou de qu animal.

On a prouvé au long dar Livre précédent, que les C avoient les mêmes principes qu'ils s'exprimoient, à peu près, les mêmes termes. Mais Pytha avoit pu emprunter toutes ces des Juifs, & même des Egypti s'il est vrai qu'elles fissent part

<sup>(233)</sup> Ci-dessus, Liv. III. chap. 5.

<sup>(234)</sup> Eustath. ad lliad. II. p. 187.

<sup>(235)</sup> Clem. Alex. Strom. lib. I. ca pag. 353.

la Doctrine secrette que les Egyptiens ne conficient qu'aux Initiés. On peut dire la même chose de l'immortalité de l'âme. Pythagore & les Druïdes enseignoient également ce Dogme. Cependant les opinions (236) qu'on attribue au Philosophe sur cet important article, approchent beaucoup plus de la Doctrine des Egyptiens que de celle des Celtes.

Mais voici quelques autres points de la Doctrine de Pythagore, qu'il voit tirés, selon toutes les apparences, des Peuples Celtes. Ce Philosophe saisoit un grand cas des (237) Divinations, & de la (238) Magie; & ces belles Sciences appartenoient à la Doctrine secrette, qu'il ne confioit qu'aux plus assidés de ses Disciples. Les Divinations

<sup>(136</sup> Ci-d. Liv. III. ch. 17.

<sup>(237</sup> Clem. Alex. Strom. lib. I. p. 399.

<sup>(2,8</sup> Plin. Hift. Nat. lib. XXX. cap. 1.

qu'il pratiquoit, ne disséroient poin de celles qu'on a représentées dar l'un des Chapitres précédens. Il de vinoit, non-seulement par le ve des oiseaux, mais encore par l moyen de certaines (239) branche d'arbre, ce qui étoit une sorte d'Divination particulière aux Peuple (240) Scythes & Celtes. Il faut e dire autant de la Magie de Pythagore (241). » Il se vantoit de gué » rir certaines maladies par des er » chantemens «, superstitions don Platon (242) rapportoit l'origin aux Thraces.

Outre cela, Pythagore proposoi sa Dostrine (243) dans des Vers qu'il n'étoit pas permis de consse

<sup>(239)</sup> Suidas in Pythag. T. III. p. 231.

<sup>(240)</sup> Ci-d. ch. VI. §. 17.

<sup>(241)</sup> Jamblich. Vit. Pythagoræ, S. 164 pag. 139.

<sup>(242)</sup> Ci-deff. cap. IV. §. 10. not. 91.

<sup>(243)</sup> Cicero Tuscul. Quæst. lib. IV Pag. 3535.

au papier. Il composoit des Hymnes (244) à la souange de la Divinité & des gens de bien; il apprenoit à ses Disciples à chanter ces Hymnes, & à les accompagner de l'harmonie de quelque instrument.

Enfin . il suffit de lire les Auteurs qui ont écrit la vie de Pythagore. pour comprendre que ce Philosophe étoit un Fanatique, qui donnoit dans toutes les visions des Celtes, par rapport à ce que les Anciens appelloient la Physiologie. Il faisoit attention au vol d'un oiseau, à l'abboyement d'un chien, parce qu'il étoit dans l'idée que la voix de la nature étoit la voix même de la Divinité, qui donnoit à l'homme mille instructions salutaires, par le ministère des animaux, & même, par les êtres inanimés, qui ne paroissant agir que par

<sup>(243)</sup> Suidas Tom. III. p. 231.

un simple instinct, ou par une détermination aveugle, ne laissoient pas d'être les instrumens ou les organes d'un Etre intelligent & sage.

Tout cela paroît confirmer l'opinion de ceux qui ont cru que Pythagore avoit connu les Celtes, & qu'il en avoit emprunté quelque chose. Ce n'est, cependant, qu'une conjecture, qui peut être regardée comme aussi incertaine que tout ce qu'on a dit sur la Vie & les Dogmes de ce Philosophe.

### CHAPITRE VIII.

Z

ā

S.I. I L ne reste plus, pour finir ce Livre, que de faire quelques remarques sur la manière dont les Peuples Celtes ont reçu le Christianisme. Nous n'avons point intention de donner ici l'Histoire de la conversion de ces Peuples. Ce seroit un

#### DES CELTES, Livre IV. 381

Ouvrage d'un travail infini, & nous ne ferons pas difficulté d'avouer que cette entreprise est au-dessus de notre portée. On se propose uniquement de faire ici quelques réslexions générales qui ont une liaison naturelle avec le sujet qu'on a traité dans ce Livre & dans le précédent.

S. II. Il y eut de bonne heure des plusseurs Peus Eglises Chrétiennes en Espagne, pes Celtes dans les Gaules, dans la Germanie le Christianisme par conpremiere & seconde, dans la gran-viction.

de Bretagne, & dans toutes les autres parties de la Celtique, qui obéissoient aux Empereurs Romains.

Saint Irénée (1) & (2) Tertullien sont déja mention de ces Eglises & des progrès que la Religion Chrétienne faitoit tous les jours, dans les dissérens Pays que l'on vient de nommer. Les conversions qui sont

<sup>(1)</sup> Irenœus, Adv. Hæres. Lib. I. cap. 33

<sup>(2)</sup> Tertull. adv. Jud. cap. 7.

les plus anciennes, sont aussi les plus glorieuses au Christianisme. Ni la crainte, ni l'intérêt, ni d'autres considérations humaines n'y eurent aucune part. L'excellence de la Religion que les Ministres de l'Evangile annonçoient, les Miracles dont ils appuyoient leurs Prédications, le soin qu'ils prenoient de soutenir par de bons exemples, les falutaires instructions qu'ils donnoient genre humain, la patience des Confesseurs & des Martyrs, tout cela déterminoit les hommes à embrasser le Christianisme, au préjudice même de leurs intérêts temporels.

Naturellement la Doctrine de l'Evangile dut trouver moins d'obstacles au milieu des Peuples Celtes, qui retenoient encore leur ancienne Religion, que parmi les autres Payens. Les Celtes reconnoissoient un Dieu suprême, Invisible, Eternel, Créateur du monde & de l'homDES CELTES, Livre IV. 383

me, ou de l'animal. Quoiqu'ils reconnussent des Dieux subalternes. Fils ne vouloient pas, cependant, qu'on parlât de leur naissance, de leurs mariages, de leur mort, ni qu'on étendît la distinction des Sexes à ces natures spirituelles, que le premier Etre avoit unies aux Elémens, pour les diriger aux fins auxquelles ils étoient destinés. Ils admettoient encore le Dogme des peines & des récompenses d'une autre vie. Quoique ces idées fussent -mêlées d'erreurs & de superstitions, elles étoient, cependant, une avance. & un acheminement pour faciliter la conversion de ces Peuples. Il ne s'agissoit pas de les détruire, mais seulement de les rectifier, & de les épurer.

S. III. Plusieurs Peuples Celtes D'autres se embrasserent le Christianisme, dans si ns par inle cours du quatrième & du cin-térêt.

quième siécle. De ce nombre furent

les Goths, les Vandales, les Suèves les Gépides, les Lombards, les Bourguignons, les Hérules, & d'autres. Il est visible que l'intérêt eut beaucoup de part à la conversion de ces Peuples. Ils étoient voisins des Provinces de l'Empire, qui avoit à sa tête des Princes Chrétiens. Ils aspiroient tous à la qualité de Fæderati, c'est-à-dire, d'Alliés, en vertu de laquelle on leur payoit de gros subsides, soit pour sournir des troupes à l'Empire, soit pour en garder les frontieres, soit enfin pour les obliger de vivre en paix avec les Romains, & de ne plus faire d'incursions sur les terres de l'Empire. Il y ent même de ces Peuples à qui les Empereurs d'Orient & d'Occident assignerent des demeures fur les terres de l'Empire, pour les mettre à couvert de la firreur des Huns, ou de quelqu'autre puissante Nation, à laquelle ils ne pouvoient

DES CELTES, Livre IV. 385 voient résister. Tout cela obliit les Peuples dont on vient de e mention, à ménager les Empers. à recevoir les Missionnaires on leur envoyoit, & quelquei, à demander eux-mêmes l'ins-Jion & le Baptême. Socrate rerque, par exemple (3), que itigerne, Roi des Visigoths int obtenu de l'Empereur Valens secours contre les Ostrogoths. brassa la Religion Chrétienne, & il exhorta ses Sujets à suivre son mple. Le même Historien rapte aussi (4), que les Bourguions étant pressés par les Huns, serent dans une Province des ules, & demanderent le Bap-1e à l'Evêque du Diocèse. Quoiqu'on ne puisse pas douter e des considérations humaines, des intérêts temporels, n'ayent eu

<sup>3)</sup> Socrat. Hift. Ecc. lib. IV. cap. 33.

<sup>4)</sup> Socrat. lib. VII. cap. 30.

beaucoup de part à la conversion de ces Peuples, il faut avouer qu'elle sut, au moins, volontaire. On ne sorçoit personne à embrasser le Christianisme. Ceux qui demeuroient attachés à leur ancienne Religion, conservoient leurs biens & leurs Dignités, & l'on voit, jusques dans le septième siècle, un Duc des Lombards (5) qui faisoit une profession ouvertedu Paganisme.

Au reste, tous ces Peuples surent convertis par des Missionnaires Grecs, & le surent, pour la plûpart, sous l'Empire de Valens, c'està-dire, dans un tems où l'Arianisme avoit le dessus en Orient. Delà vient qu'ils étoient tous Ariens (6). On prétend, à la vérité, qu'ils

<sup>(5)</sup> Ariulfe, Duc de Spoléte, sous Agilule, Roi des Lombards, étoit Payen. Paul. Diac. Rer. Long. lib. IV. cap. 5. p. 396.

<sup>(6)</sup> Procop. Vandal. lib. 1. cap. 11. p. 178, Paul. Diac. Hift. Misc. lib. XIV. p. 182,

# DES CELTES, Livre IV. 387

avoient été Orthodoxes, avant que de tomber dans l'Héréfie. Mais le fait ne paroît pas certain. Nous abandonnerons cette discussion, par ce qu'elle n'est pas de notre sujet.

S. IV. Les Peuples qui demeurerent dans la grande Germanie après que les Goths, les Vandales, les Suèves, les Lombards & les Bourguignons l'eurent quittée, furent convertis infenfiblement par les soins des Rois Mérovingiens & Carlovingiens. Les Successeurs de Clovis commencerent l'ouvrage : Charlemagne & ses descendans l'acheverent. Les Francs, par exemple, les Allemands & les Bavarois recurent le Christianisme sous les Rois de la premiere Race. Les Frisons, au contraire, les Vestphaliens, les Saxons ne le reçurent que sous les Rois de la feconde Race.

Ici on ne voit presque que des conversions involontaires & for-

(ett

mе

2<sup>V</sup>

a

e

cées. Les Missionnaires détruisoient les Forêts consacrées (7). Ils abbatoient les arbres qui étoient l'objet de l'Idolâtrie Payenne, & mettoient en leur place des croix, qu'ils proposoient au Peuple pour être l'objet d'une nouvelle adoration, Ils pouvoient le faire impunément, parce qu'ils étoient toujours bien accompagnés, & soutenus quelquefois par de bonnes armées, qui ant noncolent aux Catéchumenes la Mort ou le Baptême. Il falloit choisir dans le moment même. Parmi les Capitulaires de Chales-Magne, il y en a un qui propose cette terrible alternative aux Saxons, ordonnant (8) \* que ceux qui se cacheront » pour ne pas recevoir le Baptême. » soient punis du dernier supplice «.

<sup>(7)</sup> Voyez-en un exemple ci-dessus, ch. 11. 6. 18. not. 108.

<sup>(\$)</sup> Capitul, de Partib, Saxon, cap. 7,

DES CELTES, Livre IV. 389
Cette Loi étoit une suite de la ferme résolution que Charles - Magne
avoit prise, depuis long-tems (9),
de convertir les Saxons, ou de les
exterminer. L'Histoire du moyen âge
fournit un grand nombre d'exemples (10) d'une semblable manière
de procéder.

Dans le fond, ni les Saxons, ni les autres Peuples Celtes, n'avoient aucun sujet de se plaindre des sévérités que l'on exerçoit contre eux. Quand ils avoient le dessus, ils ruinoient les Temples, & brisoient les Idoles des autres Payens. Ils immoloient à leurs Dieux (11) les prisonniers qu'ils faisoient à la Guerre. On suivoit leurs principes & leur exemple, en leur rendant la pareille. Malgré cela, les conversions for

<sup>(9)</sup> Eginhard. ad Ann. 776.

<sup>(10)</sup> Voyez Baluz. not. ad Aba td. p. 362

<sup>(11,</sup> Ci-deffus, ch. V. 5 7.

## o Histoire

cées, dont il s'agit ici, n'en étoient pas moins contraires à la raison, & à l'esprit du Christianisme, & nous verrons tout-à-l'heure, qu'elles saisoient ordinairement de très mauvais Chrétiens. Il est certain, comme on l'a remarqué, il y a longtems, que la Religion Chrétienne faisoit des conversions plus glorieuses & plus sûres, lorsqu'elle laissoit répandre le sang de ses Maryrs, que lorsque ses Ministres prirent les armes ou les mirent entre les mains des Fidèles pour égorger les ennemis de Jesus-Christ.

S. V. Parmi les Peuples Celtes, qui avoient embrassé le Christianisme, il s'en trouva plusieurs qui ne renoncerent pas pour cela à l'Idolâtrie & aux superstitions Payennes. Procope le disoit des Francs (12). » Ces Barbares, quoiqu'ils

<sup>(12)</sup> Procop. Goth. lib. II. cap. 25 p. 448.

DES CELTES, Livre IV. 30\$ > fassent profession de la Religion » Chrétienne, ne laissent pas d'ob-» ferver plusieurs cérémonies de » leur ancienne Religion, immo-» lant des victimes humaines . com-» mettant d'autres abominations . & » fe montrant fort attachés aux Di-» vinations «. La même chose est avouée dans une Préface qui se trouve à la tête des anciennes Loix des Bavarois (13). »Théodoric (Roi » d'Austrasie ) avoit changé dans les » Loix des Francs, des Allemands, » des Bavarois, tout ce qui tenoit » encore des Coutumes Payennes. » Il avoit réformé ces Loix par cel-» les de l'Evangile. Il y eut, cepen-» dant, plusieurs Coutumes qu'il ne » put abolir. Childebert entreprit » cet ouvrage, Clotaire l'acheva, » & Dagobert fit ensuite mettre par

<sup>(13)</sup> Prolegom. ad leg. Bajuar. ap. Lindemb. p. 399.

## ROY HISTOIRE

On a, d'ailleurs, eu occasion de citer un grand nombre de Loix & de
Canons (14) qui désendent aux
Gaulois, aux Francs, aux Lombards, aux Visigoths, & aux Saxons, de se rendre de nuit dans les
Forêts, près des arbres, des sontaines, & des pierres, d'y allumer
des chandelles, d'y offrir des Sacrisices, d'y faire des festins, & de
pratiquer, là, ou ailleurs, des Divinations & des Enchantemens, à
la manière des Payens.

Tout cela ne permet pas de douter que l'Idolâtrie Payenne n'ait subsissé long-tems dans une bonne partie de la Celtique où le Christia-

<sup>(14)</sup> Ci-deff. Liv. III. ch. 4. §. 2. not. 8.
13. 14 chap. 11. §. 2. not. 13. Liv. IV. chap. 2.
§. 6. not. 60. §. 18. not. 109. §. 19. not. 125.
§. 22. not. 156. §. 25. not. 201. chap. 3. §. 1.
not. 14-18. ch. 4. §. 18. not. 240. 241. chap. 5.
§. 14. not. 165-169. chap. 6. §. 7. not. 64. 65.
§. 17. not. 168. §. 24. not. 224. §. 25. not. 234.
231. 232.

nisme paroissoit établi. Il n'étoit pas possible qu'il en sut autrement par rapport à tous ces Peuples, qui n'avoient reçu l'Evangile que par intérêt ou par crainte. Ayant toujours l'ancienne Religion dans l'esprit & dans le cœur, ils retournoient à son culte & à ses cérémonies, toutes les sois qu'ils pouvoient le faire sans crainte d'être dénoncés aux Persé-

Ce qu'il y a ici de remarquable; c'est que les Irlandois, en embrassant la Religion Chrétienne, eurent assez de bonne soi pour se réserver la liberté (15), premiérement, de sacrisser en secret à leurs anciennes Divinités, en second lieu, d'exposer leurs ensans, & ensin de manger de la chair de cheval. Le dernier article auroit pu leur être accordé sans aucune difficulté. Mais

cuteurs Chrétiens.

<sup>(15)</sup> Keyster p. 334. 335.

## 194 HISTOIRE.

ces minuties passoient alors pour des devoirs essentiels du Christianisme. Il avoit été prononcé (16) que cette viande étoit immonde & exécrable.

C'est une chose véritablement curieuse, de voir les questions que Bonisace, Apôtre des Germains, proposoit quelquesois au Pape, & la
complaisance avec laquelle le Souverain Pontise répondoit à des demandes qui regardoient la cuisine
plûtôt que la conscience. Voici ce
que le Pape Zacharie mandoit au
Présat dans une de ses Lettres (17),
» Vous me demandez encore com» bien il faut garder le lard, avant
« que de le manger. Les Peres n'ont
» rien ordonné là-dessus. L'avis que

<sup>(16)</sup> Epist. Gregor. III. in Epist. Sancti Bonifacii apud Serarium Ep. 112. p. 168. & apud Othlonem lib. I cap. 32.

<sup>(17</sup> Epist. Zachar. Papz in Epist. Bonif. apud Serat. Ep. 142. & apud Othlon, lib. I. cap. 14.

ai à vous donner sur votre denande, est, cependant, qu'il ne nudroit pas le manger, qu'il n'eût té séché à la sumée, ou cuit au eu. Si on veut pourtant le maner crud, il sera à propos d'attenre pour cela, que les Fêtes de âques soient passées (18) «. Par la suite du tems, on vint, nendant, à bout de déraciner du

<sup>18)</sup> Entre les Lettres du Pape Zacharie qui rouvent au Tome II. des Conciles, on en une écrite à Boniface , Archevêque de ence, où il est ordonné aux Chrétiens surde s'abstenir de la chair des geais, des corneilles, igognes, des lieures, des Caftors ou bieures & des aux fauvages. Cette défense prouve l'ignoze & la superstition du Pontise Romain. Il bon, sans doute, de ne pas manger des neilles & des cigognes, à cause qu'elles sont -désagreables au goût; mais c'est à chaque ticulier de régler sa cuisine comme i on lui ible. «Il est permis d'user de tout ce que ieu a créé dit S. Paul, & on ne doit rien ejetter de ce qui se mange avec action de races, parce qu'il est sanctifié par la parole e Dieu & par la prière, » 1. Cor. IV. 4. 5.



le plus efficace dont o pour y réussir, sut de les Partisans de l'ancieni comme des Sorciers . ( fait pacte avec le Dén qu'ils alloient faire leur pendant la nuit, sur des & dans des Forêts, où avoient eu leurs San& prit de-là occasion de les pour des scélérats, qu les bois & les champs, les autres dormoient, danser & pour s'y réj Diable, soit pour y p maléfices qui tendoient tion du genre humain.

bes Celtes, Livre IV. 397 lire, la peine du feu. Depuis ce us-là, les Payens prirent le parti demeurer chez eux, & de rencer à un culte qui les rendoit, n-seulement l'objet de l'exécran publique, mais qui les exponencore à être brûlés sans aucune éricorde.

VI. Il y eut d'autres superstitions ennes, qui subsistérent beaup plus long-tems parmi les Peus Celtes, après qu'ils eurent emsé le Christianisme. Le Duel,
exemple (19), considéré comme
Divination, & un moyen de
inguer l'innocent du coupable:
épreuves du (20) seu, de l'eau
side (21) & bouillante, & les aues sortes (21) de Divinations dont

<sup>(19)</sup> Ci d. ch. VI. 5 3.

<sup>(20)</sup> Ci-d. ch. VI. 5. 11./

<sup>(21)</sup> Ci d. ch VI. §. 14. 15.

<sup>(22)</sup> Ci-d. ch. VI. §. 17.

# 398 HISTOIRE

on a eu occasion de parler. Il n'est pas difficile de deviner pourquoi ces abus se maintinrent si long-tems. On trouva le moyen de les séparer du Paganisme, & de les incorporer, pour ainsi dire, dans la Religion Chrétienne. Le Clergé qui présidoit à ces différentes Divinations, les foutenoit de tout son pouvoir, parce qu'elles servoient à affermir son autorité, & qu'elles étoient, d'ailleurs, une branche considérable de ses revenus. Aussi ne fut ce pas par les soins du Clergé que l'on revint à la fin de ces superstitions. Nous en avons toute l'obligation aux Jurisconsultes, & particuliérement, à ceux qui enseignoient le Droit Romain, comme il seroit facile de le montrer, si cette discussion étoit de notre sujet.

S. VII. Il ne seroit peut-être pas hors de propos de montrer encore

# DES CELTES, Livre IV. 399

it ici qu'elles sont les supertitions Payennes qui se sont conservées jusqu'à ce jour parmi les Peuples Celses. Mais . d'un côté, la matière est 1. extrèment délicate. Bien des gens se Acheroient si on leur disoit que plu-: fieurs Peuples Celtes offrent encore à la Divinité des victimes humaines; que ceux qui président à ces barbares Şacrifices, sont les Druïdes; dont l'empire subsiste dans toute son étendue, sans en excepter l'obéissance aveugle, & avec cette cette seule différence, qu'il s'exerce sous des noms plus respectables. D'un autre côté, on a représenté avec assez d'étendue les idées & les superstitions des Peuples Celtes, par rapport à la Religion, pour pouvoir laisser à un Lecteur attentif & judicieux le foin de juger par luimême, à quel égard elles subsistent encore.

# Ass HISTOIRE

On finit donc ici ce long de la Religion des Celtes, Si c cherches plaisent au Public, o tinuera de l'entretenir, dans vres suivans, de différentes qui regardent la manière de çes Peuples, & sur-tout de les ciennes migrations,

Fin du quatrième & dernier 1

# TABLE

## DES AUTEURS

Cités dans cet Ouvrage, & des Editions dont on s'est servi.

### A

DAMI Bremensis, Historia Ecclesiastica Germ. Francos. in fol.
Claudii Æliani, varia Historia..edit. Fabr. Salmurii, 1568, in-16.
Ejusdem, de natura Animalium, lib.

xvii....Tiguri 1556, in-fol.

Idem, Genevæ, 1611.

Æschylis, Tragediæ septem, græce, cum Scholiis græcis, cura Petri Victorii, cum Observationibus Henrici Stephani. Parisiis, 1557. in-4".

Æthici, Colmographia.... Lugduni-Batavorum, 1985, in-12.

Id. Lugd. Batav. 1696.

'Agathias, Scholasticus, de Imperio Justiniani, cum notis Bonaventuræ Vulcanii. Parisiis, 1660. in-fol.

Agobardi, (Sancti) Opera, ex editione Stephani Baluzii, Paris. 1666, 2 vol. in-8°, Aimonus, de gestis Francosum. Paris. 1603.

in-fol.
Tome VIII.

.. . L 1

Alamannorum Leges in Cod. antiquarum Le-

gum Lindenbrogii.

Ammiani Marcellini, Rerum gestarum libri x vIII. à Constantino Imperio, anno Christi 353, ad Gratianum, anno 378, cum nous Henrici Adrian que Valessi... Parissis 1681, in-fol.

'Andradi Modici, Revelationes. Vide Dufrefne Script. Rerum Franc.

'Angliorum Leges in Cod. antiquarum Legum Lindenbrogii.

Anonymi Chronicon ab Henrico-Valesio editum ad calcem Ammiani-Marcellini.

Anthologia .... cum notis Brodæi. Basileæ, 1549 , in-fol.

Antonii Itinerarium in Theatro Bertii.

, Apollonii Rhodii, Argonauticon Libri IV, græcè & latinè, ex versione Jeremiæ Hoelzlini, cum ejusdem commentario & notis, Lugd.-Batav. 1641, in-80.

Appiani Alexandrini, Romanarum Historiarum Libri, græcè & latinè, cum annotationibus Henrici-Stephani, Amst. 1670, 2 vol.

in-80.

Excerpta ex Appiano. Vide Valesium. Apollodori Bibliothecæ, sive de Deorum origine Libri III. Salmurii, 1661, in-12.

Id. Heydelb. 1699.

Lucii Apulci Opera, cum Commentario Ph. Beroaldi. Bononiæ, 1500, in-fol. Id. cum comment. Ph. Beroaldi & Godel.

Stevechii. Basilea, 1560.

Aristophanis, Comedia XI, græcè & latinè, cum notis Isaaci Casauboni, & aliorum, & indicibus Ludovici Kusteri. Amstelod. 1710 in-fol,

DES AUTEURS. 403 Id. Grace, cum Scholiaste Graco, Flo-

rentiæ, 1525.

Aristotelis Ópera... Aurelia Allobr. 1605; in-fol.

Id. Lugduni 1590.

M. Trogilli Arnkiel, Cimbrisches Heydenthuon, c'est à-dire, Traité sur la maniere de vivre, les exploits & la conversion des anciens Peuples Septentrionaux, Hambourg, 1703.

Arnobius, adversils Gentes, in Biblioth. Pa-

trum, tom. 15.

.Id. Parisiis, 1580.

Arriani Tactica, acies contrà Alanos, Periplus Ponti-Euxini, Periplus Maris Erythræi, liber de Vénatione, &c. græcè & lat. cum notis variorum, edente Nicol. Blancardo. Amstel. 1683. in-8°.

Ejusdem, de Expeditione Alexandri Magni, lib. v111. & Historia Indica gracè & latinè ex Bonaventuræ Vulcanii versione, editio emendata & animadversionibus illustrata per Nic. Blancardum. Amstel. 1668, in-8°.

Q. Asconii Pediani, Comment. in aliquot M. T. Ciceronis Orationes. Lugduni Patav. 1644, in-12.

Athenai, Deipnosophistarum libri xv grecè & latinè, ex interpretatione & cum notis Jac. Dalechampii; cum notis & commentariis Isaaci Casauboni, Lugduni, 1621, 2 vol. in-fol.

Id. Editio græca, Basileæ, 1535.

Id. Ex versione Dalechampii, 1583.

Augustini (Sancti) Opera. Par. 1685-, in-sol.

L12

TABLE

Sancti Augustini, de Civitate Dei, sib. xx11, cum notis L. Vivis. Lugduni, 1562.

Auli Gellii Noctes Attica, cum notis Jac.
Prouft, ad usum Seren. Delphini. Paris.
1689, in-4°.

Sexti Aurelii Victoris, Historiæ Romanæ Breviarium & Cæfares, cum notis Annæ Tanag. Fabri filiæ, Parissis, 1681, in-4°. Lausonii Burdigalensis, Opera quæ extant

cum commentariis variorum, ex edit. Jac.
Tollii, Amstelod. 1671, in-8°.

Idem. Amstelod. 1631.

B

BAJUVARIORUM Leges. Vide Lindenbrog.

Stephanus Baluzius, Capitularia Regum Francorum cum veteribus Marculfi & aliorum formulis. Parifiis, 1677, a vol. in-fol.

Histoire critique de Manichée & du Manichéisme, par Nicol. de Bausobre, Amsterd.

Beda, Opera, Basilex, 1563, in-fol.

Beda, de Tempor, ratione, Basilex, 1563.

Bertii, Theatrum. Anstelod, 1519, in-fol.

Bletterie (de la) Traduction de quelques Ouvrages de Tacite. Paris, 1755, 2 vol. in-12.

vrages de Tacite. Paris, 1755, 2 vol. in-12. Samuel. Bocharii, Geograph. sacra. Francos. 1674, in-4°.

M. le Comte de Boulainvilliers, Etat de la France, tom. I. & II. Londres, 1727. Glossarium Boxhornii, in Collectaneis Leibnitzii.

DES AUTEURS. 409 lac. Bruckeri, Historia critica Philosophiæ. Lipsiæ, 1742, 6 vol. in-4°.

Id. Histoire de la Philosophie, en Alle-

mand, Ulme, 1731.

Budaus, de Asse & partibus ejus. Parisiis, 1541, in-fol.

Burgundionum Leges. Vide Lindenbrog.

Busbequii (Aug. Gild.) Legationis Turcicæ:
Epist. 1v. Francos. 1595.

Bizantinæ, Historiæ Scriptores. Paris. 1648, 1649, in-fol.

С

CESARIS (C. Julii) Commentariorum de Bello Gallico, lib. v, cum notis Joan. Goduini, Parifiis, 1678. in-4°.

Id. Edit chr. Cellarii. Lipsiæ, 1731.

Callimachi Cyrenzi, Hymni & Epigrammata, Edit Henr. Stephani. Parisiis, 1577, in-4°, Calpurnius Flaccus. Vide Quintsianum. Calvisii (Sethi) Opus Chronologicum, Francos. 1684, in-fol.

Id. Francof. 1630.

Julius Capitolinus, cum notis variorum, Lugduni-Batav. 1671. Vide Historiæ Augustæ Scriptores.

Aurelii Cassiodori, Opera omnia, notis & observationibus illustrata studio J. Garetii, Rothomagi, 1679, 2 vol. in-fol.

M. Porcius Cato. Vide Rei Rusticæ Auctores.

Ejusdem Originum.

Can Valerii Catuli Opera, cum notis variorum, trajecti ad Rhenum, 1680, 2 vol. in 8°.

Id: Francos. 1601.

## TABLE

406 Chrystophori Cellarii Dissertationes Academicæ, Lipsiæ, 1712, in-80.

Chiniac, (Pierre de) Discours sur la Nature & les Dogmes de la Religion des Gaulois, Paris, 1770, in-12.

Chorier, Histoire du Dauphiné. Grenoble, 1661 . in-fol.

Chronicon Belgicum apud Pistorium.

Chronicon Paschale, aliter Fasti siculi, vel Chronicon AlexanJrinum, edit. C. Dufrelne, Patifiis, 1660, in-fol. Idem, Parifiis, 1688.

M. T. Ciceronis Opera. Lugd. Batav. 1692.

2 vol. in-4°. Cl. Cliudiani Opera, cum notis Guill. Pyr-

rhonis, Parisiis, 1677, in-4°. Id. Amstelod. 1628.

Clementis Alexandrini Opera, grecè & latinè. Parisiis, 1641, in fol.

Id. Curâ Joh. Potteri, Episcopi Oxoniensis, Oxonii, 1715.

Clementis Romani Recognitiones, inter Patres qui remporibus Apostolicis floruerunt; edit. Cotelerii. Paris. 1672, in fol.

Id. Antuerpiæ, 1698.

Philippi Cluverii Germania antiqua. Lugduni-Batav. 1636, in fol.

Id. Lugd. Batav. 1631.

Ejusdem, Italia antiqua, Lugd. Batav. 1624, în fol.

Id. Guelferbiti , 1658.

Ejusdem, Sicilia antiqua, Sardinia & Corfica, Lugd. Batav. 1619, in-fol.

Id. Guelferbiti, 1659.

Ejuldem, Introductio ad Geographiam...
Amstelod. 1697, in-4°.

Id.em, Studio Joh. Bunonis, Guelferpiti, 1607. Columella. Vide Rei Rusticæ Auctores. rnelus Nepos... Parisiis, 1674, in-4°.

Id. Edit. Cellarii. Lipsiæ, 1694.

Curtius Rufus .... Parisiis, 1674, in-4°. Id. Genevæ, 1645.

rilli Alexandrini Libri adversus Julianum, n operibus Juliani.

D

DEMOSTHENIS & Æschinis Opera. Basileæ, 1572, in-fol.

Excerpta ex Dexippo, inter excerpta le-

gationum.

In un di Dickinsoni Delphi phoenicisantes, sive Tractatus in quo ostenditur Gracos, quidquid apud Delphos celebre erat à Josue Historia, Scriptisque sacris essimissse. Cum diatribà de Noe in Italiam adventus, necnon de origine Druidum. Oxonii, 1655, in-8°. Ce Livre rare & curieux est dans la Bibliothèque de Sainte Généviève, sans frontispice. Il est coté B, 1347. iodori Siculi, Historiarum Libri qui super sunt, gracè & latinè, interprete Laurentio Rhodomano. Hanoviæ, 1604, in-fol.

Id. Edit. Græca Henr. Stephani 1559.
Excerpta ex Diodoro. Vide Valesium & Hoeschelium.

onis Cassii, Historia Romana, gr. & lat. ex versione Guillelmi Xilandri, cum no-

tis Joan. Leunclavii, Hanoviæ, 1606, in-fol.

Excerpta ex *Dione*, Vide Valesium, *Diogenes* Laertius, de Vitis Philosophorum,

Londini, 1660, in-fol.

Londini, 1669, in-fol.

Id. Editio Menagii. Amstelod. 1692,

Dionis Chrysossomi Orationes græcè & latine, ex recensione & cum notis Federici Morelli, nec-non Isaaci Casauboni diatriba. Parisiis, 1604, in-fol.

Dionysius Halicatnassaus, edit. græc. & lat. Franco-Furti, 1586, in-fol.

Id. Lipliæ, 1691.

Excerpta ex Dionysio. Vide Valesium. Dionysii, Periegetis Orbis Descriptio. Londini, 1679, in-8%.

Id. cum Commentario Eustathii. Basi-

leæ, 1556, in-12.
Id. Parisiis, 1547.

Differtations historiques sur divers sujets d'Antiquité & autres matiéres qui la concernent.

A Paris, 1706, in-8°.

Dufresne du Cange (Caroli) Glossarium mediæ & insimæ Latinitatis. Parissis, 1633, in-sol.

Id. Francof 1710.

Andreæ Du Chefne; Scriptores Historiæ Francorum. Parisiis, 1636, in-fol.

E

ECKART ( Joan. Georg. ab) Comm. de Rebus Franciæ Orientalis & Episcopatûs Wiceburgensis. Wiceburg. 1709, infol-Edda Islandorum. Haon.æ, 1665, in-49. Eginhardi DES AUTEURS. 40 M. Eginhardi, Vita Caroli Magni apud du Chefne.

Id. Helmstadt, 1667.

Ennodii, Panegyr. ad Theodoricum Regem; in Biblioth. Patt. Tom. XV.

Etymolog. magnum, Opera Friderici Sylburgii. Typis Commelini, 1594, in-fol.

Eumenius. Vide Panegerycos Veteres.

Excerpta ex*Eunapio*. Vide excerpta Legationum.

Euripidis, Tragediæ quæ extant.... 1602, in-4°.

Id. Cantabrigiæ, 1694.

Eusebii Pamphili, Cesareæ Palestinæ Episcopi, Chronicon Græcum, in Thesaure Temporum Jos. Scaligeri.

Ejusdem, Historiæ Libri duo ... Lugd.

Batav. 1606, in fol.

Eyusdem, Præparatio & Demonstratio Evangelica...Coloniæ, 1688, in-fol.

Id. Edit. Franc. Vigeri. Parisis, 1628. Eutropius. Edit. Cellarii. Cizæ, 1678. Vide

Paulum Diaconum.

Bxceptta de Legationib. Edit. G. Hoef-

thelii Aug. Vindelic. 1603.

Versio Iatina Cantoclari. Paris. 1609. Edit. græc. & lat. apud Scriptores Historiæ Bizantinæ, tom. I. [ Les pages sont ordinairement citées suivant cette Edition-

## F

FABRICII, (Joan. Alberti) Bibliothece latina, five Notitia Autorum veterum Lagtinorum. Venetiis, 1728, 2 vol. in 40.

Tome VIII

TABLE Sext. Pompei. Festus, de Verborum significa-

tione. ex Bibliotheca Fulvii Ursini, apud Petrum Santadreanum, 1583, Vide Autores Linguæ latinæ.

Festus Pauli Diaconi, inter Linguæ lating Autores.

J. Firmicus Maternus, de errore profan. Relig. Lugd. Batav. 1709, in-8°.

L. Annæus Florus. Hashiæ, 1700.

Idem, inter Scriptores Historia Romana. Francos. 1388; in-fol.

Stephanus Forcatulus, de Gallorum Imperio & Philosophia, l'aritiis, 1579, in-4°, Id. Genevæ, 1595.

Catalogue des Ouvrages de M. Fourmont. Amsterdam, 17:11.

Fredegarii Epitome Hiltoriae Francorum, ap. du Chefne, tom. I.

Joan, Georg, Frickil, Commentatio de Druidis Occidentalium Populorum Philosophis, Ulmæ, 1744, in-4°,

Sexti Julii Frontini Stratagemata. Vide Vegetium.

Annales Fuldenses, apud Duchesne, tom, II, Dictionnaire Universel de la Langue Françoise, par Ant. Furretiere, A la Haye, 1691, in-fol.

Variorum. Lugd. Batav. 1671.

Joseph. Verner Gerike, Schottelins illustratus

Joseph. Verner Gerike, Schottelins illustratus & continuatus. Lipsia, 1718.

Gesta Francorum, apud Dichesne, tom. I. Memoires pour servir à l'Histoire des Gaules DES AUTEURS. 418
& de la France, par M. Gibert. A Paris', chez Bernard Brunet, 1744, in-12. chael Glycas. Edit. Phil. Labbe. Parisiis, 1660, in-fol. thospedus Viterbiensis, ap. Pistorium, tomell. Hanov. 1613. thelsii Stuvii, Syntagma, Historiæ Germanicæ. Ienæ, 1716. in 4°. [ Il y a dans ce Livre une Dissertation de Diis Germanorum, pag. 29-64.

cgor. Turonensis Episcopi Opera, ex éditione Theodorici Ruinard. Parisiis, 1699.

in-fol.

Idem, ap. Duchesne, tom. I.

onovii, Antiquitates Græcæ. Lugd. Batav.

1702, in-fol.

1900 is Grotii Hist. Gothorum, Vandalorum.

Longobardorum. Amst. 1655, in-8°.

scriptiones antiquæ totius Orbis Romani &

Joanne Grutero collectæ. Parissis 1616,

in-fol.

#### H

dia. Ienæ, 1686, in-4°.
Idem, recensente Guill. Turckio, Halæ, 1735.
arpocrationis Lexicon, cum Commentario & notis Maussaci. Paris 1614, in-4°.
egesigpus Vide Biblioth. Patrum, tom. VII. elmoldi Chronicon Slavorum. Francosurti, 1556, in-8°.
crodiani, Historiarum Libri VIII, græci & lat. Oxoniæ, 1678, in-8°.

Mm ij

## TABLE

Idem, cum versione Angeli Politiani. Basilez, 1549.

Herodoti Historiarum Libri 1x. edit. Hent. Stephani. Genevæ, 1618, in-fol.

Hesiodl Ascræi, quæ extant Opera. Lipsiæ,

Idem, græcè & latinè. Lugduni, 1613, in-12.

Hesichii, Lexicon Gracum, Lugd. Batav. 1746, 2 vol. in-fol.

Idem, Hagenoz, 1711.

S. Hieronym. Opera. Parisiis, 1579, 1706, in-fol.

Idem, Francofurti & Lipsiæ, 1684. Ejusdem, Chronicon. Vide Eusebium.

Iter Hierofolymitanum, in Theatro Bertii. Historiæ Augustæ Scriptores. Lugd. Batav. 1571, in-80

Hoelchelius Vide excernta Legationu

Hoefchelius. Vide excerpta Legationum. Homeri Opera, cum Commentariis græcis Eustatii, græcè. Romæ, 1542, 4 vol.

in-fol.

Idem, Edit. Spondani. Basileæ, 1606,

in-fol.

Q. Horatii Flacci Opera. Amstelod. 1625, in-12.

Idem, Edit. Joh. Bond. Lugd. Batav:

Franc. Hotomanni, Franco-Gallia. Francos.
1586, in-80.

Idem , Francof. 1665.

Historia Religionis veterum Persarum eorumque Magorum, à Thoma Hyde. Oxoniz, 1700, in-40.

C. Jul. Hygini, Fabulæ. Paril. 1578, in-8°.

AMBLICI, Vita Pythagoræ & Protreptricæ Orationes ad Philosoph. Libri duo, græcè & latinè. Typis Commelini, 1598, in-4°. Idatri Chronicon, ap. Duchesne, tom. I.

Ejustem, Fasti Consulares, in Thesau-

ro Temporum Scaligeri.

Jornandis Historia Gothorum, Editio Grotii.

Amstelod. 1655, in-80.

Flavii Josephi Opera, avec la Version de d'Andilly. Parisiis, 1667. in-fol.

Idem, Amsterdam, 1715.

Idem, græc. & lat. cum notis Sigeberti Havercampi Amstel. 1726, 2 vol. in-fol.

Sancti Ifidori Hispalensis Episcopi Originum, Lib. xx. inter Linguæ lat. Autores.

Ejuschem, Chronicon, apud Grotium. Ejuschem, Glossarium, inter lat. Linguæ Autores.

Isocratis Orationes & Epistolæ, gr. & lat.
Parisiis 1631, in-80.

Idem, Basilez, 1546.

Juliani Imperatoris Opera, græcè & latinè. Lipsiæ, 1696, in-fol.

Julii Honorii Oratoris, excerpta quæ ad Cosmograph, pertinent, Edit, Gronovii. Lugd. Batav. 1696.

Justinus, cum notis variorum. Amstelod.

D. Junii Juvenalis& A. Persii Flacci Satytx. Amstelod, 1648, 1650, in-12.

#### K

EYSLERI, (Joan. Georg) Antiquitates felectæ Septentrionales & Celticæ. Hanov.

Alberti Kriantzii Historia Ecclesiastica Saxonica, sivè Metropol. Francos. 1590, in fol.

W. C. Kriegsmann, Conjectanea de Germanicæ Gentis Origine & Conditote Hetcule Trimegisto. Tubingæ, 1684. in-40.

#### L

ABBE, (Ph.) Collectio Conciliorum Parisiis, 1671, 16 vol. in-fol.

L. C. F. Lactantii Opera. Parisiis, 1748, 2 vol. in-40.

Idem, Oxoniæ, 1648.

Elius Lampridius, cum notis yariorum. Lugd. Bat. 1671. Vide Historiæ Augustæ Scriptores.

Latina Lingua Autores in unum redacti corpus, curà Dyonysii Gothofredi. Geneva,

1602, in 40.

Godoft. Guill. Leibnitzii Differtatio de Origine Gentium, in Miscellaneis Berolinens. tom. I. Berolini, 1610, in-4.

Ejustlem, Collectanea Etymologica. Ha-

nov. 1717, in-80.

Petri Lescaloperii Humanitas Theologica, sive Commentar. in Ciceronem de natura Deorum. Paristis, 1560, in-fol.

Joh. Limnai, Jus Publicum Romani Imperii Germani. Argentorati, 1657, in-40.

415

Idem, Argentorati, 1645.

Codex Legum amiquarum, seu Leges Visigothorum, Burgundionum & aliæ, ex editione Frid. Lindenbrogii. Francof. 1613, in-fol.

Gloffarium Lindembregii. , ad calcem Codicis.

Justi Lipsii Epistolæ. Avenione', 1603, in-80. Idem, Lugd. Bat. 1618.

Titi Livii Historia, cum perpetuis Joan. Fred. Gronovii & variorum notis. Amstel. 1665, ર vol. in-80.

Idem , Lugd. Batav. 1664.

Joh. Loccenii, Rerum Suevicatum Historia... cui accedunt Antiquitates Suco-Gothicæ. Holmix, 1654, in-11.

Longobardorum Leges. Vide Lindenbrogium. Idem, Lugd. Batav. 1654, in-8 .

M. Annæi Lucani, Pharfalia, ex coit. Hugonis Grotii, Parifiis, 1615.

Luccani Opera, gr. & lat. cum notis Bour-, delotii. Parifiis, 1615, in-fol-

Lucreties, latin & françois. Paris, 1685, 2 vol. in-12.

Id. ex edit. Gifunii. Lugd. Batav. 1595. Lycophronis Caffandra, five Alexandra, gr. & lat. cum Isaaci Tzetzæ, Commentar. græcis. Basileæ, 1558, in-12.

·M

Idem, studio Joan. Potteri. Oxonii i 1657, in-ful.

Acrobii (Aurel. Theod.) Opera omnia quæ extent, cum notis selectissimis Isaaci Pontani & variorum, ex recensione JacoTABLE

216 bi Gronovii. Londini, 1694, in-80: . Idem, ex recensione Gronovii. Lugd Batav, 1670, in-80.

Excerpta ex Malcho, in excerptis Legationum.

Claudius Mamertinus, inter Panegyricos vos teres.

Marci Manilii Astronomicon Libri, cum no tis Scaligeri. Lugd. Batav. 1600, in-40.

Marcellini Comitis Chronicon, ap. Duchel ne, tom. I, & in Thesauro Temp. Scalig.

Marculfi Formulæ, apud Lindembrogium & Baluzium.

Marii Adventicensis Chronicon, apud Du chesne, tom. I.

Valerii Martialis Epigrammata. Pari£ 1539, in-12.

Idem, Parisiis, 1522, in-16.

Martiani Minzi Felicis Capella Satyricon. Lugd. Barav. 1559.

Idem, Lugd. Batav. 1598.

Martiani Heracleotæ Carmen Iambicum de situ Orbis, gr. & lat. ex versione Frid. Morelli. Parisiis, 1606, in-80.

'Martin, (le P. Dom Jacq.) la Religion des Gaulois tirée des plus pures sources de l'Antiquité, par .... Religieux Bénédictin. Paris, 1727, 2 vol. in-40.

Dictionnaire Géographique, par Bruzen de la Martiniere. A la Haye, 1726, 10 vol. iu-fol.

Idem, Paris, 1730, 6 vol. in-fol. Joh. Jac. Masca, Gechichte der Teutischen biss zu Anfang der Frankischen Monarchia; c'est-1-dire, Histoire d'Allemagne jusqu'au DES AUTEURS. 417
commencement de la Monarchie des Francs-Lipsic, 1726.

Ejuldem, Geschichte, &c. tom- II. Lip-

fic, 1737.

Antonii Matarelli Responsio ad Francisci Hotomanni, Franco-Galliam. Amstel. 1575. in-12.

Idem, Francof., 1665.

Maximi Tirii Dissertationes Philosophicæ, ex recensione Joan. Davisii, & cum notis diversorum. Londini, 1740, in-40.

Idem, Oxonii, 1677.

Meibonius, Scriptores rerum Germanicarum. Helmstadt. 1688, in-fol.

Mela, Pomponius de situ Orbis, edit. Gronovii. Lugd. Batav. 1696.

Idem, 1543, in-fol.

Mezerai, Abregé chronologique de l'Histoire de France. Paris, 1667, 3 vol. in-4°.

Idem, Bruxelles, 1700.

Ejusdem, Histoire de France avant Clovis, Amsterdam, 1701, in-12.

Minutius Felix, ex recensione Gronovii.

Lugd. Batav. 1709, in-80.

Andreæ Mulleri Alpha & Omega, sive Alphabeta, ac notæ diversarum Ling., &c.

## N

Nicolaus Damascenus. Vide Stobæum.
Nonni Panopolitæ Dionysiaca, gr. & lat. ex versione Lubini. Hanoviæ, 1605, in-80.
Nonius Marcellus; inter Autores Linguæ lat.
Notitia vetus, apud Duchesue.

0

CLYMPIODORO, (excerpta ex) inter Scriptores Histor. Bizant.

Origenes contrà Celsum, edit. Guill. Speneri. Cantabrigiæ, 1658, in-40.

Pauli Orofii Historiarum Libri VII. Moguntiæ 1615, in-12.

Idem, Coloniæ, 1542.

Orphæi Argonautica, Hymni & de lapidibus, gr. & lat. curante Andræa Chistiano Eschenbachio. Trajecti ad Rhenum, 1689, in-8.

Orte'ii Tabulæ Geographicæ, in Theatto

Publii Ovidii Opera omnia quæ extant, cum notis variorum, studio & opera Borchardi Knippingii. Lugd. Batav. 1670. 3 vol. in-80. Idem, Lipsiæ, 1697.

P

# $P_{{\scriptscriptstyle AcATUS}}$ (Latinus,) interPanegyricos veteres.

Jac. Palmerii à Gentemessiil Græciæ antiquæ Descriptio. Lugd. Batav. 1678, in 400

Panegyrici veteres latini, in usum Dephini, cum interpretatione & notis Jacobi de la Baune. Parisiis 1676. in 4.

Pauli Diaconi, de gestis Longobardorum Libri vi, apud Grotium.

Idem, Pasileæ, 1532, in-fol.

Ejusd. Eutropius, sive Historia Miscellanea. Basileæ, 1532. DES AUTEURS. 419 zusaniæ Descriptio Græciæ, gr. & lat. cum Annorationibus Guill. Xilandri, & novis notis Joach. Kunhii. Lipsiæ, 1696, in-fol:

Idem, Hanoviæ, 1613, in-fol.
ionysii Petavii Opus de doctrinâ Temporum. Francq. 1689. 3 vol. in-12.
ti Petronii Arbitrii, Satyricon Fragmenta
quæ extant. Parisiis, 1587, in-12.

Idem, Edit. Jani Doulæ, 1585.

Excerpta ex *Petro* Patricio, in excerptis Legationum.

con, Lettre sur l'origine des Celtes, in Collectan, Leibnitz.

ntiquité de la Nation & de la Langue des Celtes, par le R. P. Pezron. Paris, 1703, in-12. N. B. Je n'ai vu ce Livre plein de chimeres & de visions, qu'après avoir achevé le premier Livre de mon Ouvrage. Ob-

servation de M. Pelloutier.

iilestorgii Cappadocis Opera, edit. Jacobi Gothofredi. Genevæ, 1642, in-4. iilostrati Lemni Opera. Paris. 1608,in-fol. iotii Pithiotheca, gr. & lat. ex versione And. Schotti. Rothomagi, 1653, in-fol.

Idem, edit. Pauli Stephani, 1611. hurrutus, de natura Deorum in Opusculis Mythologicis, Ethicis & Physicis. Catabrigiæ, 1671, in-12.

ndari Olimpia, Pythia, Nemea, & Isthmia; Callimathi Hymni, Dionysius de situ Orbis, & Lycophronis Alexandra, hæc omnia græcè, cum Scholiis græcis. Romæ, 1515, in-4%.

Idem, Edit. Henr. Stephani, 1612.

Idem, ex recensione & cum notis & versione metrica Nicolai Sudorii. Oxonii, 1697, in-fol.

Platonis Opera omnia, gr. & lat. interprete & notatore Joan. Serrano, ex édit. Henr. Stephani. Parisiis, 1578, 3 vol. in-fol.

Idem, Interprete & Commentatpre Marfilio Ficino. Francof., 1602, in-fol.

Caii Plinii secundi Epistolæ & Panegyricus Lipsiæ, 1721, in-12.

Idem , Editio Cellarii , Lipfiæ 1700. Caii *Plinii* , Historiæ Naturalis Libri xxxvn,

cum notis & indice Joan. Harduini, ad usum Delphini. Parisiis, 1685, 5 vol. in-40.

Plutarchi Opera omnia, gr. & lat. cum nois Joan. Rualdi. Parisiis, Typis Regiis, 1624, in-fol.

Julii Pollucis Onomasticon. Francos. 1608, in-40.

Polyani Stratagemata. Lugd. 1589, in-16. Idem., Lugd. Batav. 1690.

Polybii, quæ supersunt Historiæ gr. & lat. ex versione & cum emendationibus ac Commentariis Isaaci Casauboni. Parisiis, 1609, in-fol.

Porphyrius de abstinentià, edit. græco-lat. Lugduni-Batavorum, 1620, in-80. Ejusdem, Opera quæ extant.

Histoire des Juiss & des Peuples, voisins depais la décadence du Royaume d'Israël & de Juda, jusqu'a la mort de Jésus-Christ, traduit de l'Anglois de Humphrey Prideaux. Amsterdam, 1722, 5 vol. in-12.

Procopi Opera. Parisiis, 1663, in-fol. Idem, 1662.

DES AUTEURS. 42 f. exti Aurelii Propertii Opera. Lutetia, 1604. tmcti Properi Aquitani Opera. Paris. 1539, in-fol.

Idem, Coloniæ, 1540.

Ejusd. Chronicon; ap Duchesne, tom. I. in Thesauro Temp. Scaligeri. urelii *Prudentii* Opera, cum interpretatione & notis Stephani Chamillard. Parisiis, 1687, in-40.

tolomaus Geographus, in Theatro Bertii.

Q

CINTILIANI (M. Fabii) Institutiones Oratoriæ, nec-non Calpurnii Flacci declamationes, cum notis variorum, ex recensione Petri Burmanni. Lugd. Batav. 1720, 4 vol. in-fol.

Idem, cum notis variorum. Lugduni-Batav. 1665, 2 vol. in-fol.

#### R

Avennas Geographus, Edit. Gronovii. Lugd. Batav. 1696. oan. Rofini, Romanarum antiquitatum corpus absolutissimum, cum notis variorum. Lugd. Batav. 1663, in-40. Idem, Coloniæ, 1619.

Dictionnaire François-Celtique, par le R. P. Grégoire de Rostrenen. Rennes, 1732, in-4. Dlavii Rudbeckii, Atlancica, sive Manheim, vera Japheti posterorum sedes. Upsaliæ, 1675, 1689, 1698 & 1699, 4 vol. in-40. sig.

Sexti Rufi Breviarium, inter Scriptores Historiæ Romanæ. Francos. 1588, in-fol.

Idem, Editio Cellarii, Coza, 1679.

Rei Rusticæ Autores Latini Ceta, Varro, Columella & Palladius Rutilius. Parissis, 1533, in-fol.

Idem, Typis Comelini, 1595.

Cl. Rutilii Numatiani, Itinerarium, cum animadversionibus Josephi Simleri, & aliorum. Amstelod. 1687, in-12.

Idem, Basileæ, 1575.

Theod Ryckii Dissertatio de primis Italiæ Incolis. Lugd. Batav, 1684.

e

SALMASII (Claudii) Exercitationes Plinianæ. Trajan ad Rhen. & Hol. 1589, 2 vol. in-fol,

Salvianus, de vero Dei judicio & providentià, cum notis Petri Galezinii. Romæ, 1564. in-fol.

Idem. Vide Bibliothecæ Patrum, tom. v.

C. Sallustii Crispini Opera. Par, 1679, in & Idem, Francos. & Lipsiæ, 1706.

Josephi Scaiigeri Episto'a. Lugd. Baravat, 1627, in-80.

Idem, Francof., 1628.

Ejust. Thesaurus Temp. Amst. 1658. Schedius (Elias) de Diis Germanorum. Amst. 1648, in-8...

Historiæ Ecclesiasticicæ Scriptores Græci, cut Henr. Valesii. Amst. 1595. in-fol.

. Scymni Chii Fragmenta hactenus non edia. Lugd. Batav. 1683,

DES AUTEURS. corg. Schotellius de quibusdam singuus & antiquis in Germania juribus obtis. Francof. & Lipfiæ 1718. , de Diis Syriis, Amstel. 1680, in-80. Senecæ Tragediæ . . . Amítelod. 1672, dem : Amstelod. 1676. . Opera . . . Genevæ , 1626 , in-12, dem, edit. Andrew Schotti, 1603. s, Comméntar, in Virgilium. Genevæ, o. ius Appollinarie, cum notis Sirmondi. itiis 1614, in-80. ii Italici Punica ... Parisiis 1618, in-40. tis Hist ria Ecclesiastica, cum notis mr. Valesii. Parisiis, 1698, in-fol. Idem, in Histor. Eccles. Scrip. Græcis. nevæ, 1612. Daniel. Schoepflini. Confil. Regis & anciæ Historiogr. Vindiciæ Celticæ. Arntorati, 1754, in-40. i Polyhistor. Basileæ, 1543, in-fol, Idem, ex edit. Urstifii. Basilea, 1576. oclis Tragedia Septem, gr. & lat. Basie, 1558, in-8. Idem, Parisis. 1658, in-40. menis, Historia Ecclesiastica, Parisiis, 568, in-fol. Idem, in Hist. Eccl. Script. Græcis, enevæ, 1612. 18 Spartianus. Lugd. Batav. 1671.

Id. inter Scriptores Hist. Augustæ. lii Papirii Statii Opera, cum notis Vas orum, ex edit. Joan. Veenhusen. Lugd,

larav. 1671, in-8,

TABLE

Id. Edit. Joan. Frid. Gronovii. Amfel

Stephanus Bizantinus de Urbibus, cum nois Berkelii. Lugd. Batav. 1694, in-fol. Idem; Lugd. Batav. 1688.

Caroli Stephani Dictionarium Historicum, Geographicum, Poeticum, &c. Londini,

1686, in-fol.

Id. cura Nicolai Loydii. Oxonii, 1671. Henr. Stephani Poesis Philosophica, sive Res siquiæ Poesis: Empedoclis, Parmenidis... & Orphæi...1573.

Joan. Stobai Loci communes sacri & profani Francos. 1581, in-fol.

Strabonis Opera, Edit. Casauboni. Parisis

Phil. Joan. Stralemberg, das Nord-un, Ofte Liche Theil von Europa, und Asia, c'est à-dire, Description des Parties September nales & Orientales de l'Europe & de l'Asia Stockolm, 1730.

Description Historique de l'Empire Russien, traduite de l'Ouvrage Allemand de M. l Baron de Stralemberg. Amsterdam, 1751 2 vol. in-12.

Suetonii Tranquilli de XII Cæsaribus Like Lugd. Batav. 1547, in 80.

Idem, Editio Schidii. Lugd. Bat. 166 Suida Lexicon, graco latinum, ex verso Æmilii Porti recognita & notis illustra studio Ludolphi Kusteri. Cantabriga 1705, 3 vol. in-fol.

Synesii Opera, gr. & lat. ex edit. Dios Petavii. Parisi s, 1612, in-fol. Aciti (Cornelii ) Opera, cum notis variorum. Amftel. 1672, 2 vol. in 80.

Idem, Lugd. Batav. 1687, 2 vol.in-12.
Tertuliani Opera, ex edit. Rigaltii. Parissis,
1641, in-fol.

Theophilaelus Simocatta, inter Script. Hist. Bizantinæ.

Thucydidis Opera. Oxoniæ, 1696, in-fola Sexti Aurelii Tibulli Opera. Parisiis, 1604, in-80.

Trebellius Pollio, inter Scriptores Historiæ Augustæ.

Idem. Lugd. Batav. 1671. Joan. Tzetzæ variarum Histor. Liber ...... Basileæ, 1546, in-fol.

## V

ALERII Caii Flacci Argonauticon Libri VIII. Coloniæ, 1617, in-12. Idem, Lipsiæ, 1630.

Lugd. Batav. 1670, in-80.

Idem, Editio Vorstii. Berolini, 1672. Ient. Valefii, excerpta ex Nicol. Damasceno, Polybio, Dionysio Halicar. Appiano,

Dione, &c. Parisiis, 1634, in-40.

M. Terentii Varronis Opera quæ supersunt, in Librum de Lingua latina conjectanea Josephi Scaligeri cum ejusdem notis in Librum de Re Rustica, & trium aliorum ....

Parisiis, 1585, in-80.

Tome VIII.

Idem, Editio Popmæ. Lugd. Bat. 1650. Ejusdem de Linguà latina inter Linguæ latinæ Autores.

Ejusdem, de Re Rustica, inter Rei Rus-

sticæ Autores.

Ejussem, Fragmenta (Satyra Menippea) edit Popmæ, Francos. 1589, in 12.

Julius Flavius Vegetius de Re Militari.... Parisis 1535, in-fol.

Idem, ex Officina Plantiniana Raphelengii, 1607.

C. Velleii Paterculi Historia Romana. Amst.

Idem, Francof. 1647.

Venantii Fortunati Opera. Moguntiæ, 1603. Chronologie de l'Histoire Sainte, par Alphonse des Vignoles. Berlin, 1738, 2 vol. in-40.

Pictoris Tununensis Chronicon, in Thesauro Tempor. Scaligeri.

Virgilius cum notis selectissimis Servii. Genevæ, 1636, in-14.

Id. Lugd. Batav. 1661.

M. Vicruvius, de Artchitecturá Libri X, cum notis .... Amstel. 1649, in-fol

Idem, Romæ, 1550, in-40.

Lud. Vives, in Augustin. de Civirate Dei. Basileæ, 1542, in-fol.

Flavius Vopiscus, inter Hist. Augustæ Script. Id. Lugd. Batav. 1671.

Gerardi Vossii, de origine & progressu Idololatrix Libri IX. Amstelod. 1668, in-sol.

Isaacus Vossius, de Poëmatum cantu & Viribus rithmi. Oxoniæ, 1673, in-80.

v

ITICHINDI, Chronicon-Saxon, apud Meibonium in Script. rer. Germ. tom. III, :688.

ssertation sur l'union de la Religion, de la Morale & de la Politique, titées d'un Ouvrage de M. Warburton, par M. de Sil louette. A Londres, 1742, 2 vol. in-12.

•

ENOPHONTIS Historiæ de Cyri majoris Institutione, & alia Opera, gr. & lat. Interprete Joan. Leunclavio, cum notis Emili Porti. Parissis, 1625, in-sol.

Idem, Versio latina Henrici Stephani.

Z

OZIMUS, curante Cellario, Cizz, 1679, in-80.

Fin de la Table des Auteurs?

# TABLE

Des Chapitres & des Matières contenues dans ce Volume.

Suite du Livre quatrième.

## CHAPITRE V.

ES personnes qui assistoient aux Assemblées Religieuses. Pag. 1. Les excommuniés en étoient excins. 1. Les Etrangers n'y étoient point admis ibid. Les Celtes se rendoient à leurs Assemblées en atmes; maisils y patoissoient avec une vénération profonde. 7. Le culte que ces Peuples rendoient à la Divinité, confistoit 1º. dans la prière. 8. Ils récitoient leurs prieres en chantant. 12. Ils faisoient un tour à gauche pendant leurs prieres 15. Conjecures Sur cet ulage. 17. Le culte des Celtes confision 1º. dans les Sacrifices. 18. Des victimes humaines, 19. Tous les Peuples Scythes & Celtes offroient des victimes humaines à leurs Dieux. 24. Tous les apciens Habitans de l'Europe sacrificient des victimes humaines. 25. Pourquoi, & dans quelles vues les Peuples Celtes offroient à leurs Dieux des Victimes humaines. 30. Ils choisissoient pour victime les Prisonniers de guerre. 40. Quelques Peuples Celtes immoloient les Errangers qu'une tempête ou quelqu'autre accident faifoit tomber entre leurs mains 43. D'autres immoloient les Vieillards infirmes & décrépits. 41. Plusieurs Peuples Celtes substituerent au faorifice des Vieillards celui des malfaiteurs. 54 00 immoloit des Esclaves. 58. Quelques Peuples Celtes choinfloient les Victimes par le fort. 19. A quelle

Jyinité offroit on des Victimes humaines? 512 de 1670 de les sacrifices des Victimes humaines, fitté pur dans le tems de l'Assemblée générale 66. Bessettes d'immolet les Victimes humaines 68. Les Celtes offroient encore à lents Dienx îts animaux de toute espèce. 74. Ils immoloient les chévaux. ibid. Ils sacrificient des chiens. 76. Les autres parties du culte des Celtes étoient le chant fis Hymnes & les Danses sacrées 79 Les festins sattés n'étoient point particuliers au culte des Celtes.

## CHAPITRE VI.

Des superstitions des Peuples Celees, 88. Piles con-Tholent 1° dans les Divinations. 89. Il y avoit plus lieurs sortes de Divinations ; la plus accréditée étoit e dpel. 94. Autres fortest de Divinations. Epteure du feu. 147. Manière dont se faisoit l'épreuge du feur. 149. Epreuve de l'eau bouillante 172. Epreuve de l'eau froide, 176. Les Celtes devinoient auffi par le sort. 185. Manière de deviner par le sort. 188. Aute manière de découyrir des meurtriers, appellée Jus Feretri ou Cruentationis. 194. Le Clerge Chies tien imagina de nouvelles Divinations. 199. Jugement de la Croix, ibid. Jugement du Pain & de Fromage béhi. 203 Iugement de l'Eucharistie. 206. Divination que l'on appelloit Carafleres Sanforum du Sortes Apostolorum. 111. De la Magie des Peuples Celtes. 218. Du Gui de Chêne, 220.

## CHAPITRE VII.

Histoire du Philosophe O.phie. 253 Orphée cross Theace d'origine. 256. Il n'a rien berit, puisque sei Entres n'écolent point connues de son tems. 255. Quelle étoit la Doctrine d'Otphie? Il avoir entoignée le Mysères de Bacchus, qui rappelloient l'itée d'un bleu. Créateur de toutes che ses 270. Il avoir aussir esferigle la création du monace 173, Il entoignoir encote l'immortalité de l'anne. 276 l'distoire du Philosophe Anacharies 221, Sentences de ce l'hilosophe 323. Si Podrine. 322, d'istoire du Uniolophe Zantolxis. 371, Hilliche du Philosophe Dicement 169 Conformité de la Philosophe Dicement 169 Conformité de la Philosophe Conformité de

## CHAPITRE VIII.

Plusieurs Peuples Celtes embrasserent le Christien par conviction, 381. D'autres se firent Christiens par intérêt 383.

TABLE des Auteurs cités dans cet Ouvrage, & des Editions dont on s'est servi.

Fin de la Table du Tome huicième.

# ERRATA.

#### TOME PREMIER.

Page XCV. note ligne 12. lifez le Chapitre. VII. du Livre II.
p. 119 l. ; & 4. Scyrus (8) & d'Eubée (9) lifez de Scyrus (8) d'Eubée & de Lesbos (9).
p. 134 l. 9 s'eclaireir, lifez s'éclairet.
p. 258. n. 33. l. 2. Articles, lifez Paragraphus

#### TOME II.

p. 44. l. 3. après ce mot Sauvages, mettez (17)
p. 40. l. 9 (36) lisez (39)

Ibid l. 18. après ce mot, Marseille, mettez (41).
p. 44. l. 1. lisez, Anachatis.
p. 46. l. 11. effacez (36).
p. 58. l, 13 & 14. lisez les Issedons n'égorgeoient
pas, à la vériré, leurs parens: ils les laissojens
mouris de mott naturelle, mais ils les mangeoient, &c.
p. 152. au commencement de la l. 8. mettez II.
p. 200. l. 12. lisez, la plûpart de ces Peuples revintent, &c.
p. 344. l. 6. effacez ce.
p. 444. l. 2. notre, lisez teur.

P. 434. l. 10, mortes, lifez égorgées & baignées; &c. P. 329. l. 5. repos, lifez repas, 9. 45. 1. 12 Fullen , Lifez Fallen. B. 216. l. 21. effacez palle. . 384. l. 1 & 2. lifer d'elalicarnaffe. ibid. 1. 7. lifez ne prouve.

### TOME IV.

p. 201. l. 14. lifez Lucius Tarquinius Collatinus. p. 141r l. 14. lisez puisque les hommes se bais gnent, &c. p. 1671 l. 2. lifez Gaule Togate. P. 237. 1. 19. effacez ces.

P. 317. l. 7. lifez Boiohemum.

P. 511. l. 6. lifez au-delà des Colomnes d'Hercul.

#### TOME

p. 6. n. 3. l. 6, aptès 1562, ajoutez, voyez Livre I.

p. 8. 1. 13, au l'eu de curreus, lisez currens.

p. 36. n. 4. l. 3. qui étoit, lifez qui y étoit.

p. 18. l. t. lance, lifez qui la ice. p. 61. l. 7. accusoient, lisez accusoit.

p. 69. l. 13. Schritifirmes, lifez Schritifinnes.

p. 73 l: 13. fon , lifez leur.

p. 93.1. 17 Penius , lifer Pennius.

p. 99. l. 14. fur ces mots , Caftor & Pollux , metter en note, voyez ci-après Tom. V. pag. 94. not. \*.

p. 107. l. 20, mettez §. MI.

p, 118; l. 1. metter & V. p. 136. l. 22. Papaus lifez Pappoeus.

p. 173. l. 9. naurel, lifez natuiel.

p. 251. l. 19. sur ces mots, Memnon, mettez en note: Une autre fable portoit que le Caritre, fleuve de Lydiet, reçut ce nom de Carftrius, fils de l'Amazonne Penthéfilée , qui époufa Derceto 'dans la Ville d'Afcalon , & eur d'elle Semiramis qui batit Babylonne. Etym. M. p. 494.

Ibib. Lyde , lifez Lydé.

p. 262 l. 14. Hypercore & Laodice, lifez Hyperoché & Laodice.

p. 256. l. 5. Romains - lifer Latins.

p. 271. 1. 12. effecer une

p. 279. 1. 21. branche d'arbre, lifez branche de l'arbre consacté.

2. 295. l. 11. fymblobles, lifez symbole.
p. 313. l. 1. après ce mot ailleuts, mettez (41);
p. 332. l. 16. Taramis, lisez Taranis,
p. 347. l. 6 & 7. Dans la Mer Adriatique, lifez,
dans les lles de la Mer Adriatique.

#### TOME VI

p. 17. l. 15. après cè mot inscription, metter (46).
p. 25. n. 54. l. 1. Ornel, lifez Cornelius nepos.
p. 92. l. 8. Glose, lifez Golse.
p. 100. l. 1. 6. VIII. lifez §. VI.
p. 102. l. 20. mettez §. VII.
p. 170. l. 15. la chose lifez la même chose.
p. 196. l. 8. après ces mots, le pousser, mettez a note: « On pourroir pousser ce parallèle plus loin, 30 & , peut-être trop >> , dit M. des Vignoles dams fes Observatious sur le manuscrit de l'Auteur.

#### TOME VIL

p. 43. 1. 7. effacez faite.
p. 80. n. 158. 1. 5. aprés ce mot fable, ajount:
Il dit que te comme les Anciens exposient les
30 nouveaux nés dans des chênes & dans des
30 pierres cavées, ceux qui trouvètent des enfans
30 ainfi exposés, publièrent que les hommes
40 étoient produits par les chênes & pat les
30 pierres w.
p. 91. 1, 11. Phisiciens, lisez Phéniciens.
p. 197. 1. 13. Pilures, lisez Silures.
p. 260. 1. 6 Berchites, lisez Serbistes.
p. 36, 1. 21 & 22 lisez: mais comme on ne
trouve dans les anciens Géographes, aucune ile

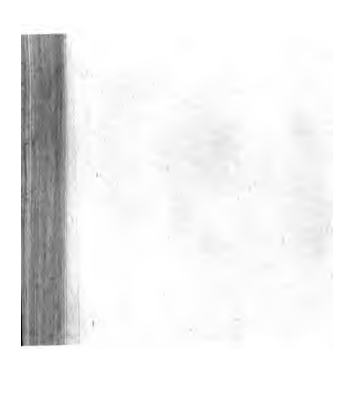
#### TOME VIII.

p. 13. l. 18. les Perfes, lisez les Perses.
p. 93. l, 11. indélibère, lisez indélibèré.
p. 155. l. 16. Lytiens, lisez illyriens.
p. 172. n. 126. lisez §, 11. n. 90.
p. 172. l. 19 Eummius, lisez Euménius.
p. 199. l. 12. s'accorder, lisez s'accommodet.
p. 238. l. 10. après ce mot Agobard, mettez (132).
p. 239. l. 3. mettez (233).
lbid. l. 11. effacez (233).
p. 243. l. 9 Clistes, lisez Ceistes, 2...

AL.

de ce nom , &c.









# THE NEW YORK PUBLIC LIBRARY REFERENCE DEPARTMENT

This book is under no circumstances to be taken from the Building

